



ملحق أسبوعي يصدر عن مؤسسة



للإعلام والثقافة والفنون www.almadasupplements.com

"22عاماً من التعبير الحر والمسؤولية الوطنية"

رئيس مجلس الادارة رئيس التحرير



العدد (6027) السنة الثالثة والعشرون الخميس (13) تشرين الثاني 2025

# 2

#### السرديات التاريخ .. الشيخ الماشطة أنموذجاً

ناجح المعموري

ما زال الكثير من المواطنين في مدينة الحلة

يتناقلون أفق تجربته الآن، وهذا يعنى بأن

تجربته ما زالت تعاش كمرويات حسب مفهوم

سقراط ، وهذا يؤكد على حيوية الذاكرة ونشاط التذكر، وهذا يظل إلى الأبد و لا بد من التحوط في ضياع سرديات الماضي. التي هي أفق التجربة كما قال بول ريكور ، هذا الماضي البعيد أو القريب هو مراة للجماعة وكاشف عن الذاكرة / التاريخ ولا بدمن العناية بالتذكر للحفاظ على الذاكرة المساهمة بصياغـة الهويـة الخاصة والممثلـة لجماعة ما ، وأنا أتحفظ على رأي يان أسمان الذي قال سأن التاريخ هذا هو تاريخ ذاكرة ، و بعكس التاريخ بمعناه الدقيق لايهتم تاريخ الذاكرة بالماضي بحد ذاته وإنما بالماضي المتذكر فقط. الذاكسرة هي سجيل الماضيي ودائماً ما تكون متميزة في الماضي البعيد، حيث يكون للتذكر فاعلية عالية . الماضي البعيد محفوظ بذاكرة الجماعة وهو جزءمن شفاهياتها المستعادة باستمرار وخصوصاً بالمناسبات التي لها صلة مباشيرة بداك الماضي / أو الواقعة ، ومثل هذه الشفاهيات متمركزة ولن يقوى عليها الماضيي . والتاريخ هو الذاكرة والمتذكر ، أنه ماضي الحماعة / الحماعات ، ولن يتوقف هـذا التّاريخ محدداً وإنما يظـل متحركاً ، كلما اتسعت الجماعة وتكاثرت تحمل معها مرويات ما قبل ، لأنها لا تستطيع بمعرل عن مرويات الساسق والذاكرة لها تأريخ تساهم بحفظ الوقائع وتحفيزها أثناء السرد قال يان أسمان ، فكل هذا تاريخ الذاكرة لا يقف ضد علوم التاريخ ،وإنما يشكل أحد فروعها ، مثل تاريخ الأفكار والتاريخ الاجتماعي وتاريخ العقلية والتاريخ اليومي المعتاد . علاقة الجماعة مع السلف تعبير عن خصائص ذاكرة وهوية لا يمكــن اندثارها ، لذا الجماعــة تتداولها حفاظاً عليها ، ومن غير الممكن نسيان التاريخ المقترن بجماعة ما ، خصوصاً تلك المتميزة بالقوة وقد عاشت صراعاً متكرراً مع غيرها لإزاحة أحدهما للأخر. وحتماً ستتصول المرويات المتداولة إلى ضحية، عند غياب الأشخاص الذين ما زالوا أحياء وتمتعوا بقدرة على الاستذكار، والنسيان دفس للماضيي وكل مروياته ، وفي أحيان يكون النسيان جزئيـاً أو كلياً وفي كلا الحالتين الخسارة حاصلة ونسيان الشفاهيات شطب الماضي / التاريخ و أكثر ما نخشاه في هـذا المجال هـو ضعف التذكر ، وتـاكل الحزام الاجتماعي للذاكرة المسئولة عن تحيين الماضي وجعلـه حاضراً يقظاً ، قادراً على الامتداد نحو المستقبل ، ونظراً لارتباط الذاكرة مع التذكر حسب مفاهيم أفلاطون ، علينا الانتباه لذلك والمحافظة على الذاكرة ، لا من خلال تنشيط التبادل أو التواصل، بل بواسطة التدوين، وستتحول الذاكرة / مروياتها إلى سرديات خاصـة بالاجتماعـي والتاريخـي ، وحتمـاً ستكون هذه المرويات بعضاً حيوياً من الانطولوجية كما قال بول ريكور ، أي إنها

مصدر مركزي في المعرفة وتساعد الإنسان على قراءة الذات والعالم . التذكر والتداول اللذي يجعله حيباً باستمرار ، هـو الـذي يثبت الأثر كما قال بول ريكور

في كتابه (( التاريخ ، الذاكرة ، النسيان )) والإبقاء على المروي وتحيينه ، وشحنه



بإمكانية الحضور والامتداد نحو المستقبل فالماضى الايجابى هو المقترن بالكيفية المستقبلية وبالكيفية الحاضرة للحاضر كما قال هايدجر ، لأن هايدجر في انطولوجيته قد أكد على المستقبل وليس الماضي. وإذا أردنا توظيف مفهوم بول ريكور عن السرد فبالإمكان تأكيد ما قلناه عن المرويات الخاصة بالشيخ عبد الكريم الماشطة وضرورة إنجاز أفق التجربة / الماضي، حتى تتكون لدينا سرديات كاملة تمكن القارئ أو الدارس من تحقيق قراءة لأفاق تجربته من خلال تفاصيل تلك الأفاق، حكايات / أمثال / نكات / ...ألخ التى تشكل كماً مهماً مساعداً لقراءة هذه الشخصية وعلاقاته واختلافاته ، وكيف؟ أي إن الصراعات هذه تمظهرات عن الخصائص المميزة لكل جماعة من الجماعات / أي هي تبدّيات لهويات خاصة ، ووجدت في رأي بان أسمان مفهوماً اصطلاحياً حول شكّل من أشكال الثقافة و التاريخ المضاد . حيث قال ( أنا أعنى بالتذكر المضاد هو التذكر الذي يضع عناصس التذكر المقموعة رسمياً في المقدمة والمعروف إن الحادثة نفسها تتذكر من قبل الذاكرة الشخصية بطرق مختلفة تماماً بان أسمان / موسى المصري / حل لغز آثار . . . . الذاكرة / ت : حسام عباس الحيدري / دار

الجمل / كولوندا / ٢٠٠٩ / ص٣١ ) . دائماً ما تنشط الذاكرة في مجال التاريخ السياسي وتقدم عوناً مهمـاً في استحضار ما له علاقة بالموضوع الخاصس. لكنني أجد بأن شخصية كبيرة مثل الشيخ عبد الكريم الماشطة تكونت خصائصه بين الدين / الاجتماع/ السياسي بإطاره العام ، وليس التخصيص لم يحظ باهتمام واضح ، هو وغيره من رجال

النهضة والتنوير في مدينة الحلة وهناك أسماء لم تجد من يهتم بها ويسجل تاريخها التنوعي ، على الرغم من وجودها الطويل فى مدينة الحلة ودورها البارز فيها ومن تلك الأسماء رؤوف جبوري وتوفيق فكرت . لا بد من استنهاض ذاكرة المدينة المعاصرة لهما ولغيرهم وحفظ ما هو جوهري في الحلة وحركتها الثقافية والاجتماعية والسياسية وهو الخطاب بتنوعاته التي قال بها ميشيل فوكو وأطلق عليها المفكريان أسمان بالحوار ، لـذا سجل دور الإغريق في جميع الفعاليات الحضاريـة المختلفة من خُلال التذكير ، وهم لم يروا الحضارة على إنها مجرد استناد إلى الذاكرة، وإنما هي الذاكرة بحد ذاتها / يان أسمان / ن . م / صل ٤ / وأضاف أسمان قائلاً : أنا أعنى بالحوار تشابك النصوص التي ترتبط جميعاً بعضها ببعض ، وتبحث بنفس الوقت عن شيء مشترك ، فالحوار هو عبارة عن نوع من المحادثة النصية ، التي من الممكن أن تمتد عبر أجيال وقرون ، بل عبر آلاف السنين ، بحسب إمكانات ديمومتها الإنشائية على شكل كتابة وتقديس ومدرسة إن الحاضر هو نتاج للحاضر والماضي، وجزء مهم منه مرتبط بأفق التجربة / أي الماضي الذاكرة وكلاهما يصوغان الأفق المستقبلي الماضىي حاضر مهما حصل تكتم عليه ، لأَنه كامسن في الذاكرة ، وكلها تميسز وقائع الماضي بقوتها وأهميتها فإنه حضـور باق ، والعودة له عبر التذكر من قبل الجماعات ، يعنى أو لأ وأخيراً بأن الجماعة سجلت ذاكرتها هي ويودي المشاركون باستحضار الماضي

تسجيل حياتهم من خلال السلف. أي إنّ

الخلف تكفل بذاكرته من خلال الآباء والأجداد

دوراً اجتماعياً وثقافياً وتنويرياً أيضاً .

الذين بالإمكان تسجيل حياتهم وتجاربهم، ويتم ذلك من خلال المرويات ، وهذا ما حاولت إيضاحه حول المرويات التي ما زالت محفوظة بذاكرة سكان الحلة حول الشيخ عبد الكريم الماشطة وغيره من الشخصيات التي لعبت

تتعامل ببروح إيجابية خاضعة للعلم وليس للأهواء والانتماءات الطائفية والسياسية ، هـل يحصـل هـذا ؟ لا أعتقـد ، لأن الحامعات حتى الأن لم تدخيل عبر مناهجها الإنسانية التوصلات الفلسفية والفكرية الجديدة والمعنية بالسرد والتاريخ وصار لذلك علماء ، لعبوا دوراً بارزاً ومؤثراً في الثقافة والفكر وعلى سبيل تعامل بول ريكور مع التاريخ بوصفه وسيطاً في الانثربولوجيا الفلسفية، وصار – التاريخ / السرد مصدراً من مصادر . المعرفة ، وهــو عامل أساسي في فلسفة ريكور وانطولوجيا الوجود والزمان، حيث تحول التاريخ / السرد مكمالًا لتلك الانطولوجيا التي اكتملت في فلسفة بـول ريكور : الوجود والزّمان والسرد. وفي رأي ريكور (إن هايدجس يخطئ حين يجرّد الوجود عن بعده الاجتماعي . لقد اكتفى هايدجر من الزمانية ببعد واحدهو تصورها وجوداً - نحو -الموت والحال إن الوجود الأصيل هو الوجود مع الآخرين وبهم ومن خلالهم ، عالم الآخرين الذين عاشوا ويعيشون وسيعيشون معنا على ظهر هـذا الكوكب وينقلون تجاربهم لنا بواسطة السرد/توت: سعيد الغانمي/ الوجود والزمان والسرد / فلسفة بول ريكور / المركز الثقافي العربي / بيروت / ١٩٩٩ / ص٧٦ / يضيء لنا هذا الرأي موقف هايدجر الذي يجرد الوجود من العلاقة مع الأخرين واكتفى هايدجر بالعلاقة الزمانية واعتبرها انطولوجيا خاصة بالموت. بينما وجد بول ريكور بأن الوجود الحقيقى هو الحياة المشتركة بين الناس ومعرفة الحياة والعالم لا تتم إلا من خلال الناسي . وبهذا ينطوي رأي ريكور على مشتركات بين المواطنين،

وتوثيق المرويات المتداولة الأن عن الشيخ

الماشطة شكل من أشكال التعبير عن الوجود

/ الكينونة ، كينونة الفرد والجماعة .

عباس البغدادي

ولد الشيخ عبد الكريم رضا الماشطة عام ١٨٨١ في مدينة الحلة وتوفي في ٣ / ١١ / ١٩٥٩ وكانت له اهتمامات كثيرة موزعة بين الثقافة و الدين و السياسة.

عالج الشيخ مسألة الاغتراب عند الصوفية.

ومعناها عنده هو العجيز والاستسلام وبأن قدر

الانسان ليس خاضعاً لمشيئته، وغربة المتصوفة عنده هي غربة ثقافية واجتماعية وذاتية، ويصنفهم الى اصناف فمنهم الاشراقيون ومنهم اتباع الفقهاء ومنهم الدجالون وأخرون جهال، والتصوف عنده ظاهرة انسانية شملت غير المسلمين كما هي عند البوذيين والمسيحيين، ولا يخلوا عصرمن هؤلاء المتألهين، ومن الاشراقيين حسب تصنيف الشيخ الغزالي، وابن عربي فالاول عاش عصراً مضطرباً وعهده عهد صراع بين المتكلمين والفلاسفة والفقهاء، والغزالي في اول أمره وجه نقده الى الصوفية ثم انصرف لدراسة الفلسفة وكانت الثمرة (كتاب تهافت الفلاسفة)، ثم عاد لسلك طريق التصوف ويعيش ازمة روحية سببها ادراكه لبطلان افكار يؤمن بها، فدخـل العزلة والخلـوة وارتاد طقوس الصوفية قاصداً الوصول الى التجليات الاشراقية، واطلق الماشطة كلمة الاشراقيين على من هو مثل الغزالي وهم اصحاب مكاشفات ومشاهدات، وتعرض الصوفية الى العنف والقتل كما حدث للسهروردي الذي قتل على يد (الظاهر غازي) بأمر من صلاح الدين الايوبي والده كان متهماً بإنحلال العقيدة فقتل مخنوقاً وتهمة الزندقة تلاحقه رغم كونه من العباد الزهاد، وكُفرَ ابن عربي واحرقت كتب الغزالي في المغرب ونسيت اليه الضلالة وصدرت احكام بقتل من يحوي كتب الغزالي، وقد هاجم الامامية الصوفية وحرم المجلسي صاحب بحار الانوار كتبهم رغم ان والده كان صوفياً، وكانت تهمة الصوفية تعنى الطعن بفكر من اعتنقها ويرى الماشطة ان الصوفى كغيره من الحكماء يعتقد بأن النفس البشرية تشعر باللذة والالم والسعادة و الشقاوة، فالعس تلتذيما تشاهد و المتدوق يلتث بلسانه والاذن بالاصوات كذلك النفس تلتذ بإدراكها لحقائق الموجودات، ويعترض على انزال عقوبة القتل بالصوفية منطلقاً من حرية المعتقد والرأي، ودعا الشيخ الماشطة انه لا طريق لإكتساب المعارف سوى الطريقة الفكرية البحثية وما يـرى من حصـول التصديق ببعض القضايا التي لا تعرف المقدمات المنتجة لها عند التجرد وصفاء الذهن، ودعا الشيخ لأول مرة الى موضوع وهو المرادبه الاستحسان اي ان المتوغل في الفقه قد يدرك بذوقه الفقهي الحاصل من كثرة الممارسة فيوجب الحدسل بصحة ذلك الحكم، اما ما يقوله البعض عن الكشف المستقبلي عند الصوفية فينكره الماشطة ويعتبره افتراء من

#### الماشطة والاممية

دعا الماشطـة الى ان العاطفة الإنسانية هي البحر المحيط الذي تتفرع منه سائس البحار والخلجان والوطنية اذا اقترنت بمحبة المواطنين فهي

وضع الجهال.



محبى الانسانية دائبون في عملهم لا يفترون عن

السعى لخدمة اخوانهم بقدر امكانهم وحيث ان

اتصاد الدول وانضمام بعضها لبعض يقاومه

اهـل الانانيـة الذيـن يريـدون العلـو في الارض

ولا يرضون بالمساواة مع غيرهم فلم يستطيعوا

الوصبول الى هـذه الغايـة في الوقـت الحاضير

وسيصلون اليها ان شاء الله في المستقبل، ويقول

الماشطة: ان حب الإنسانية يلزمه بغض اعدائها

من اهل البغي والظلم سواء أكان الباغي اجنبياً

ام مواطناً فالمواطن الذي يضطهد اهل وطنه

تتحتم مقاومته كالاجنبي لأن الجهة التي من

اجلها نحب المواطن هي شفقته على ابناء وطنه

فإذا استبدل هذه الصفة بالقسوة والشدة استحق

الذنب و العقاب و المطاردة، ان محب الانسانية كما

يحب الخير لأبناء وطنه يحب ذلك لغيرهم ويحب

ان يسود العدل والمساواة بين الناس فلا يظلم

الشيخ عبد الكريم الماشطة .. بين

الصوفية والأممية وأنصار السلم

قطرة من هذا البصر، ان غريزة حب النوع او

ما يظهر نورها على اهل البلد ثم يشع ذلك النور

بقدر القوة والقدرة على خدمة المجتمع الذي

هـو اوسع مـن تلك الدائرة الضيقـة و اما الّذين لا

يشتغلون بخدمة القريبين منهم مع التمكن من

الخدمة ويتظاهرون بحب اهل البلدان الاخرى

فهؤلاء اهل الامنيات الكاذبة، ان النزعة الوطنية

عند الامم المغرقة بالوطنية لابد أن تقترن بظلم

غير ابناء الوطن والاستبداد بهم والاستيلاء على

مرافقهم كما نشاهد ذلك من البدول الاستعمارية،

واما النزعة الوطنية عند الامم المنحطة فلايدان

تكون نتيجتها شراً على اهل الوطن والاستبداد

بهم والاستيلاء على مرافقهم كما نشاهد ذلك من

الـدول الاستعماريـة، واما النزعـة الوطنية عند

الامم المنحطة فلا بدان تكون نتيجتها شراً على

اهل الوطن واستبداد شرار الناس بخيارهم، ان

بعضهم بعضاً ولا يبغى بعضهم على بعض. في طروحات الماشطة السابقة نراه وطنياً واممياً ولا يجد هناك اي تعارض بين المفهومين حسب رأيه.

#### الماشطة وانصار السلم ولدت فكرة السلام التي احبها الماشطة مؤكدة

دوره العالمي يدا بيد مع جوليو كوري الرئيس الاقدم لمجلس السلم العالمي ومعه اراغون الشاعر الفرنسى الكبير وبيكاسو الرسام العالمي وكوزما الموسيقار الهنكاري بول ايلوار شاعر الحب والحريـة ومـدام كوتـون رئيسـة اتحـاد النساء العالمي، ووجهت رسائل الى بعض الشخصيات الوطنية والدينية ومنهم عبد الكريم الماشطة والرسالة موقعة من جوليو كوري موضوعها يدور حول تحريم استعمال القنبلة الذرية (نداء استكهولم) مما اثار حفيظة السلطة العراقية فشنت حملة اعلامية وبوليسية ضد السلم وانصاره، ورد انصار السلم بحملة جمع تواقيع تأييبداً لهذا النبداء العالمي وشعروا بالحاجبة الى قيام تنظيم للنشاط السلمي فكونوا لجنة تحضيرية عقدت اجتماعها الاول في مساء ١٥ تموز ١٩٥٤ م في منطقة ام العظام في بغداد وحضر ١٠٣ مندوبين وتوسط الاجتماع الرجل المهيب الشيخ عبد الكريم الماشطة واعلن افتتاح المؤتمر بصوته الدافئ الوقور والتقى المجتمعون في دار عبد الجليل برتو وتكلمت في الجلسة السيدة (ام غصوب) بإسم الامهات العراقيات وكان من الحضور عبد الله كوران من السليمانية، عبد اللطيف مطلب من الحلة اضافة الى عبد الحميد الونداوي، ابراهيم احمد، محمد زياد الاغا واسماعيل النجار، واسماعيل حقى شاويس، انعام العبايجي، طلعت الشيباني، فاروق برتو، نزيهة الدليمي، صفاء الحافظ، صلاح خالص وكمال عمر نظمي. وفي الختام القى الشيخ الوقور عبد الكريم الماشطة كلمة الختام التي اشار فيها الى وحدة الرأي بين الفصائل الوطنية وطالب بجعلها منطلقا لجبهة وطنية خلال الانتخابات ونال تأييد احزاب الوطنى الديمقراطي، الشيوعي، حزب الاستقلال ثم الحـرب الديمقراطي الكردستـاني، واستمرت

نضالات مجلس السلم وكانت ممهدة لثورة ١٤

لعدد (6027) السنا الثالثة والعشرون خميس (13) تشرين 

90

لعدد (6027) السنة

لثالثة والعشرون -

\_\_\_\_\_\_ لخميس (13) تشرير

الثاني 2025

مرت الذكرى السادسة والستون لرحيل الشيخ عبد الكريم الماشطة، الشخصية الوطنية المرموقة، عضو مجلس السلام العالمي.

وفي هذه المناسبة نعود الى شهادات مهمة لشخصيات وطنية واجتماعية، كانت قد القت وما زالت اضواء ساطعة على دور الشيخ الماشطة في الحركة الوطنية، ونضاله من اجل السلام الثورة العراقية

قال عنه الشيخ يوسف كركوش، رجل السلم والشخصية الاجتماعية المعروفة:

. لما قامت الثورة الوطنية عام ١٩٢٠ وبعد تأسيس الحكم الأهلى، سعى الشيخ الماشطة إلى انشاء ناد أدبى، وقام بإلقاء المحاضرات تحت ستار أدبي، منددا بالاستعمار والرجعية. وكان متصرف الحلة (على جودت الأيوبي) يتعاطف معه أو يتظاهر بالتعاطف مع النادي، إلا أن مشاوره الانكليزي دبر مكيدة إخفاء أسلحة في النادي بهدف الاساءة إلى الشيخ، سوى ان المكيدة فشلت بحكم الوعى العالى لشيخنا الماشطة والجماهير الشعبية الملتفة حوله.

ويضيف الشيخ كركوش قائلا: عندما قمت بطبع « تاريخ الحلة « في العهد العارفي، كانت السلطات قد هيأت رقيباً لقراءة الكتاب، وعندما وصل بالقراءة إلى ذكر النادي الأدبى طلب منى حذف اسم العلامة الماشطة من

. إن الأمانة تقتضى ان أسجل ما وقع في ذلك

. اذا كنت تريد طبع كتابك فاحذف اسم عبد الكريم الماشطة .. وإلا لن يطبع!

وحيث لم يكن بد من ذلك قمت بحذف الاسم، منتظرا فرصة أخرى لإثبات ذلك، وقد حانت الفرصة على صفحات «طريق الشعب» (١٩٧٥). ونتيجة لنشاطه حاولت الرجعية (الحاكمة والسائبة) مرارا اغتياله، لكن المحاولة لم تشكل عائقاً أمامه، حيث اكتشف طريقا لنشر الوعي فاصدر محلة باسم «العدل»، وقد صدر منها العدد الأول و الأخير، متضمنا نقداً لأقطاب العهد

الملكي، فصادرت السلطات نسخه. ومعلوم من جانب أخر أنه عندما كان الشدخ الماشطــة يتوحــه إلى بغداد أو النحـف أو الى أية مدينة أخرى، كان يسبقه تلفون من أمن الحلة إلى المدينة التي يتوجه اليها ، لغرض مراقبته.

من موسكو إلى بغداد وكان الشيخ كركوش قد تحدث عن رحيل الشيخ

. سافر الماشطة إلى موسكو بعد مرض عضال، وبقى هناك مدة ثم رجع إلى العراق، حيث رقد في أحدى المستشفيات حتى توفى يوم ١٩٥٩/٩/٢.

الجواهري بحملة الاحتجاج الواسعة.

ويشـير السيد الصافى.ضمن حديثه.إلى أن عام

١٩٥٤ شهد صراعات محتدمة، فيما تألفت لجان

السلم في الحلة. وإن الشيخ الماشطة انتخب

تقديـرا لنشاطـه السلمـي ودفاعـه عـن السـلام،

عضوا في مجلس السلم العالمي. وكان عمره

أنذاك قد تجاوز السبعين (ولد عام ١٨٧٧)، وقد

تحول بيته إلى مقر عام للنشاط الجماهيري

عضو في مجلس السلم العالمي

وهز الشيخ كركوش يده مؤكدا: ستظل جماهير الحلة تذكر موكب تشييعه الفخم. أما السيد عامر الصافي الشخصية الوطنية والتقدمية فيتحدث عن دور الشيخ الماشطة في

النضال الوطني: . أسهم الماشطـة بنضـال و اسـع ضـد الفاشيـة، وكان له دور بارز ومتميز سنة ١٩٤٨ في حملة الاحتجاج الشعبى ضد معاهدة بورتسموث ومن اجل اسقاط حكومة صالح جبر العميلة، وقاد المظاهرات الجماهيرية التي اجتاحت الحلة، وألقى الخطب، كما ساهم الشاعر الكبير

## الشيخ عبد الكريم الماشطة .. شخصية وطنية مضيئة



شعارات الحرية.. الخيز.. الماشطة

وكان الشيخ الماشطة في عام ١٩٥٤ مرشحا

للقوى الوطنية في الحلة لخوض الانتخابات

البرلمانية، فنطقت الحدران فذرا باسمه

وببرنامجه، وبقيت شوارع محلة «المهدية»

لسنوات تحمل شعارات» من يريد الأرض والعمل

و الثقافة والصحة فلينتخب الشيخ عبد الكريم

الماشطة «. كذلك لا تنسى الجماهير دور الماشطة

في جذبها نحو العمل الوطني، وتصعيد العداء ضد الاستعمار والنظام الملكي. وكان السيد صالح الصافى يستذكر دوما قصصا عن شحاعة الشيخ الماشطة وصلايته، ولطالما كان يسردها متباهيا، ومنها ما رواه ذات مرة قائلا: تصدت الشرطة لمظاهرة ليلية قادها الشيخ الماشطة، وعندما دعاهم مدير الشرطة إلى التفرق، أجابه الشيخ الأبي بنبرة ساخرة وحازمة: ولماذا تضاف من المظاهرات... اعتبرنا بزفة

واستمرت المسيرة الحاشدة إلى ان وصلت

الوسام الذهبي تقديرا وتكريما في هذا الخصوص:

«.. ان حركة السلم في الجمهورية العراقية فى الوقت الذي تثمن فيه جهود الراحل الكريم وكفاحه في سبيل السلم والتحرر الوطني، تفخر

في عام ١٩٥٩ ويمناسية الذكري العاشرة لتأسيس حركة السلم في العالم منح مجلس السلم العالمي الشبيخ عبد الكريم الماشطة وسامه الذهبي. وجاء في البيان الذي أصدره المجلس «ان الشيخ الماشطة وضع كل وجاهته الاجتماعية في خدمة السلم العالمي». وفى أربعينية الشيخ الجليل الراحل أبنته أنخصيات وطنية وعالمة كبيرة وكثيرة، وكتبت عنه الصحف ووسائل الإعلام العراقية الأخرى. كما أصدر مجلس السلم العراقي بيانا، كان مما

بأنه كان رائدها ورئيسها الروحي».

داره في الساعة التاسعة، حيث علم أن الشرطة اعتقلت اثنين من المتظاهرين، فتوجه على الفور إلى المتصرف (المحافظ) وطلب منه باسم القوى الوطنية والتقدمية إطلاق سراحهما. وكان له ما

كان الشدخ الماشطة يكن احتراما كسرا للحزب الشيوعي، ويلتقي قادته ويستمع إلى مقترحاتهم ويعمل معهم جنباً إلى جنب من اجل رفع الوعى الوطني ومقاومة الاستعمار والرجعية.

العراق) ، بقلم الباحث الأستاذ أحمد الناجي ، ويقع الكتبات ب ١٥٧ صفحة من الحجيم الكبير ، وبورق أبيض صقيل ، صمم الغلاف د فاخر محمد مقدمة الكتاب بقلم د رشيد الخيون ، وحقيقة أن

صدر عن الدار العربية للطباعة والنشير كتاب (

الشيخ عبد الكريم الماشطة أحد رواد التنوير في

الفكرية والسياسية

حامد كعيد الجبوري

هـذه المقدمة تغنى القارئ عـن الغاية التي توخاها الباحث الناجي من هذا الكتاب، يقول الدكتور خيون (كم كان وعى شيخنا متقدما مقاربة مع أوضاع العراق أنذاك، الأربعينات، أن يأخذ عالم ديني عراقي على عاتقه مسؤولية النضال من أجل السلم ، وسط محرمات لاعد ولاحصر لها قد تحرمه من الأتباع والمريدين، وربما جعلته قائما وحيدا في محراب الصلاة ، من هنا يقاس تفوق هذا الرجل ، وتجاوزه للمألوف والمحذور أن يقف بين شياب وشيية ، نساء وعمال وطلبة ، يلقى على أسماعهم الكلمات التالية: أرجو لكم من الله التوفيق في أعمالكم ، و أن يمكنكم من خدمة أبناء النوع الإنساني عامة ، ولا بد أن تحبوا الله ، وتحبوا عباد الله ، لأن من يحب الله يحب أثاره والله تعالى يباهي بكم الملائكة على معاونتكم لإخوانكم ، واهتمامكم بردع الحروب ، وتخليص البشرية من ويلات القنابل الذرية والهيدروجينية ) ، و يلخص الشيخ عبد الكريم الماشطة الإسلام كما يرى درشيد الخيون (رابطا إسلامه بالسلام وبإطلاق حمامة السلام من بين يديه في قاعة المؤتمر)، وينهى الدكتور الخيون قائلا (أجدبين عمامة عبد الكريم الماشطة والعمائم التي تصدر فتاوى الموت وتتقدم للتحريض على الحروب هو الفارق بين الغرابين والحمائم البيض).

قسم الباحث أحمد الناجي كتابه لتسعة فصول ، سنأخذ من كل فصل لمحات لنضيئ بها عرض هذا

الفصل الأول / السيرة الذاتية : هو عبد الكريم بن الصاج عبد الرضا بن الحاج حسين بن الحاج محسن الماشطة ، ولد عام ١٨٨١ م في أحد بيوتات محلة جبران زقاق (الجياييل) في الحلة الفيحاء .

الفصل الثاني / في الفكر والسياسة: كان والده من الشخصيات الوطنية التي طالبت بالدستور ، ( وسعت الى تنظيم نفسها منذ بدايات القرن العشرين لتحقيق ما جاء به على أرض الواقع ، وامتدت طموحاتهم الكبيرة الى إزالة الوضع الاستبدادي القائم ، وتحسين أحوال الناس الاجتماعية والمعيشية ، وتماشيا مع تلك التوجهات قام مجموعة من مفكري الحلة بتشكيل جمعية سرية تكون فرعا لجمعية الاتحاد والترقى ) ، لذا نجد أن الشيخ الماشطة حسم أمره مبكرا كما يقول الباحث الناجي صوب التصرر والتجديد، بدأ الشدخ الماشطة تعليمه يكتاتيب الحلة ويرغية من والده شد رحاله الى النجف الأشيرف فأكمل المقرر من دروسه في النصو والبلاغة والمنطق والفقه وأصوله ، فحاز على ناصية وزمام أمره ، ومما يمين النحف أنها تستقيل كل الاتحاهات المضادة والمتطابقة لدراستها وتحليلها ومنهجتها ، فتتبع الرجل الأصالة وتقصى النظريات الفلسفية

للكون والحياة ، وحين هبت رياح التجديد ارتبط

بالفكر التنويري ، ممثلا بأفكار رفاعة الطهطاوي ،

) والاسم ذو دلالة فرحنا بها وأبهجنا ما وراء وعبد الرحمن الكواكبي ، وجمال الدين الأفغاني ، ومحمد عبده ، وكان الشيخ الماشطة أحد طلاب حروفها من حس انتقادي للأوضياع ، كان الشيخ ينفذ الى غايته من عنو انات بدايات لا تبدو لها الحوزة الدينية المدافعون عن الدستور متأثرا علاقية بقصيده ، وكان طبيعيا أن يصادر العبدد بفكر وسيرة والده، وتطورت مداركه بعدما أدرك ويمنع الشيخ من إصدار عدد ثان ) . بوعي أهمية الجدل والتأمل في فضاء المعرفة، و الوصول لإجابات العقل المقلقة وأفضت به الم

الشيخ الماشطة .. اضواء على مسيرته

مخاض وعى مكنه من أجتراح جملة من متبنيات

فكريـة وسياسيـة ، وهـذا مـا أورده الباحث وأكد

على أن الشيخ الماشطة بقى أمينا لمنهجيته الدينية

والتمسك باراء أساتذته ، ولم يتوقف الشيخ

لماشطة عن البحث والتقصىي والقراءة حتى بعد

أكماله مقررات دروسه الحوزويية وامتدت سني

دراسته مستكمالا لها في حلقات دراسية فقهية

الفصل الثالث/ النشاط السياسي و الاجتماعي:

ما مر على العراق عموما وعلى الحلة الفيحاء

خاصة لم يكن الشيخ الماشطة ببعيد عنها ، كل

خفايا الاحتال البريطاني ١٩١٤ - ١٩١٨ م

وأحداث معارك الشعيبه عام ١٩١٥ م، والأحداث

المروعة التي مرت بها الحلة أواخر العهد العثماني

في (دكية عاكيف) ١٩١٦ م، وأساليب دعم حركة

الجهاد كل ذلك بلور حياة وسيرة الشيخ الماشطة

و ( تبلورت صور المشهد السياسي في ذهن الشيخ الماشطة المتابع لتفاصيل الأحداث

لتنعكس انطباعاته ومعها فيض مما أنغرس في

أغوار الذاكرة من بـذرات الخراساني والنائيني

متناظرة مع بصيرته الثاقبة للعديد من الأحداث

المهمة المتزامنة مع تأسيس الدولة العراقية بداية

عشرينات القرن الماضي التي ساهمت بفتح نوافذ

على الحداة السداسية ) ، وخاض الشيخ الماشيطة

الانتخابات النباسية عنام ١٩٥٤ م متحالفنا من

تكوينات الجبهة الوطنية التي ضمت تحت لواءها

الحزب الوطني الديمقراطي وحرب الاستقلال،

والحزب الشيوعي العراقى وحركة أنصار السلام

، ومنظمات الطلاب والشباب، والنقابات المهنية

و العمالية ، وممثلي الفلاحين ، وبسبب كل هذه

النشاطات والتجمعات والمحاضرات فقد ضدق

على الشدخ الماشطة ومما يذكر قدادته لتظاهرة

انتخابية عام ١٩٥٤ م ولما أرادت قوى الأمن

تفريق التظاهرة خاطبهم الماشطة ( مالكم قلقون

اعتبروها زفة عرسس)، وتمادى الشرطة أكثر

وحالوا تفريق التظاهرة وألقى القبض على قسما

من منظميها وسلم الشيخ من ذلك ولكنه أحيل

لمحاكمة جزائية تطوع ( ٣٦ ) محاميا للدفاع عنه

. وعلى رأسهم المحامي الأستاذ (حسين جميل)

، و (مظهر العزاوي) ، و (توفيق منسير) ، وردّ

القاضى ( فريد فتيان ) الدعوى وبرأ ساحته وعد

الحاكم التدخل الأمنى استفزازا للمتظاهرين،

وبعد شهرين ألقى القبض على الشيخ وأحيل

الى بغداد وبرأ أيضا ، كان الشيخ من الكتاب

والصحفيين الوطنيين الذين لم تسخر أقلامهم إلا

لمصلحة شعبهم وتطلعاته ، بعد التغيير الوطني

عام ١٩٥٨ م نشر الشدخ الماشطة مقالاته في

كبيرات الصحف العراقية أنذاك ، ( اتحاد الشعب )

أصدر الشبخ الماشطة من مجلته ( العدل ) عددا

واحدا في أذار عام ١٩٣٨ م ، طبع في المطبعة

العصرية في الحلة الفيحاء ، وقد صادرته السلطة

قبل توزيعه ، وألغت امتياز المجلة ، وهنا رأى

للدكتور على جواد الطاهر اللذي لم يخف مشاعر

الفرح والغبطة بهذا الإصدار الذي لم يسر النور

حينماً سـؤل فأجاب ، ( الشيخ عبد الكريم الماشطة

وجه وطنى جرئ وقد أصدر مجلة باسم ( العدل

الفصل الرابع / مجلة العدل ومقالاتها:

، و (صوت الأحرار).

الفصل الخامس / الشيخ الماشطة والصوفية : يقول الباحث الناجي قدم الشيخ الماشطة في سلسلة مقالاته عن الصوفية دراسة مستفيضا متطرقا الى عناصرها وأفكارها ومفاهيمها وموروثها وتأثيرها على المفكرين المسلمين فكشف بذلك عن ثراء معرفى وعمق فكري مكتنز لاريب من سنبن مضنية قضاها في البحث و التقصى عن ينابيع معرفية نقلت الفكر الى حالة من الانفتاح العقلى والانطلاق بعيدا عن متاهات الجدل الدائر لسنين طوال بين الجبر والاختيار، والأشعرية

الفصل السادس / حركة أنصار السلام: للحاجبة الإنسانيية للسلام وتجنبا للكوارث والحروب وهدر الطاقات فقد عقد مؤتمرا عالميا في (بولونيا)، حضره المثقفون من سائر بقاع الدنيا كرسس للسالام العالمي عام ١٩٤٨ م، ومما يذكر ان شاعر العرب الأكبر محمد مهدي الجواهري كان من الحاضرين لهذا المؤتمر العالمي، واختير الجواهري ليكون عضو المؤتمر الأول الذي عقد عام ١٩٥٠ م، ولم يكن الشيخ الماشطة ببعيد عن هذا المؤتمر فقد لبي الدعوى لمناصرة (نداء أستوكهولم) الصادر من مؤتمر السلام العالمي في ١٩ / أذار / ١٩٥٠ م لتحريم القنبلة الذرية ، ولبي الدعوة أيضا شخصيات سياسية عراقية أخرى، ويعد الشدخ الماشطة رجل الدين الأول الذي لدي نداء السلم ووقع على بنوده الخمسة الصادرة عز اجتماع أستوكهولم، وبذلك يعد مطلع عام ١٩٥٠ بدايـة تأسيس حركـة أنصار السلام في العراق، وبعد تنامي هذه الحركة التي استقطنت وطنيّ العراق وبدأت الأجهزة الأمنية متابعة نشاطات هذا التجمع العالمي الجديد ، وأعتقل الكثير ممن انتمى لهذا التجمع بذريعة عدم أجازة هذا

التجمع رسميا ، ومن هـؤلاء شاعر الشعب محمد صالح بحر العلوم ، ولقد أسهم الكثير من المثقفين العراقيين بإنارة طريق هذا التجمع من خلال القصائد التي صدح بها شاعر العرب محمد مهدى الحواهري وعيد الله كوران ، ومما يذكره الباحث أحمد الناجي بكتابه موضوع عرضنا قصيدة ( أمى والسلام) للمناضل (حسن عوينه)، أماه رهط الظالمين تأمرا ليشن حربا غادرا وتأزرا

أستمدها من بطون كتب غيبت تماما ليبقى الكم

الهائل من البشر متخندقون ومتترسون وراء

حجب لا يعرفون لها خلاصا ، لذا صدرت الفتاوى

التي حرمت الانتماء لأحزاب تناضل من أجل رفعة

البشر وخيره ، ويجد الدعاة الى الإسلام من

هذه الشريحة الديمقراطية حراما ولايؤمنون

تطوى الشباب على الشيوخ وللدم الزاكي الطهور ترين بحرا زاخرا والأرض تزرع بالضحايا إن ذكت ويبدل الروض الخصيب مقابرا

الفصل السابع / الاتهام بالشيوعية : ربما - وهذا رأيي الشخصي - أن الباحث الناجي التنوير في العراق)، كتاب قيم بنذل الباحث احميد الناجي لأجله وقتا لم يعطي هذا الفصيل مميا يستحيق من تسليط ضوء، ورأى مبلور، لالكون الباحث غافلا عن خطورة هذا المبحث لأسباب كثيرة جدا ، ومن أهمها أن من يركب موجة الدين سفاها ، ليغوى بها السنج ويعتاش على تخلفهم ، قد يتقاطع كليا مع الشيخ الماشطة الذي أوجد لذاته فلسفة

، ومن المؤكد أن العاحث قد وردله من أصدقائه ملاحظات ، و إضافات جديدة ، ومعلومات تستحق أن تنشر ، ويشار لها ، أتمنى على الصديق الباحث أعادة النظر جديا بما تمنيت عليه ، وأن يترك الدعوة التي وضعها بداية الكتاب، متمنيا علي الباحثين والمؤرخين لينهضوا بأعباء دراسة هذا الشيخ منهجيا ، فأنت يا صديقي أحق بالبحث المنهجي لما تمتلكه من خبرة واسعة ، وشهادة تؤهلك لخوض هذا المضمار.

#### بها ولكنهم يؤمنون بألياتها التي أوصلتهم لمأرب خاصة ، وينسب للكثير من هـؤلاء مقولتهم أن

كانت الديمقر اطبة تعنى حكم الشعب فذلك خلاف التشريع الذي وكلنا به من قبل الله ، بمعنى أدق نحن ولاة أمور الناس بتكليفنا الشرعى الإلهي، وهذا ما أستنتج خلافه الشيخ الماشطة ، ولكونه قريبا الى اليساريين والليبراليين والشيوعيين وحتى القوميين ، لذا حورب هذا الشيخ الجليل لصدق سريرته مع ذاته ، ومع الله ، وأتهم بالشيوعية لتقارب أرائه مع فكرهم. الفصل الثامن / أثاره:

للشدخ الماشطة مؤلفات كثيرة مطبوعة ومخطوطة

، ومقالات لا تحصى نشرت بالصحف العراقية ، وأهم ما يذكر في هذا الباب كتابه الدي ذكره الأستاذ كوركيس عواد في ( معجم المؤلفين العراقسين)، ويؤكده الأستاذ حميد المطبعي في (موسوعة أعلام العراق في القرن العشرين) ، وعنوان كتاب الشيخ الماشطة ( الشيوعية لا تتصادم مع الدين و لا مع القومدة العربية ) ، و لا أعرف لم لا يؤيد الباحث الناجي وجود مثل هذا الكتاب، مستدلا على عدم وجوده بين يديه، أو لم يسمع به من أحد غيره ، ولعمري هذا يخالف النهج البحثي ، وإلا ما كان (كوركيس عواد) ، ولا (حميد المطبعي) يذكرون وجود مثل هذا الكتاب ، و أقول الى الصديق الباحث الناجي ترى أيمكن أن نجد مثل هذا الكتاب ويتلك الفترة من الحكم الشمولي ، وبعد صدور فتاوي تقول ( الشيوعية كفر وألحاد) ، نجد من يقرأ أو يحتفظ بهذا الكتاب ، ومن خلال هذه المنابر الحرة أقول لابد وأن تكن هناك نسخة واحدة على الأقل موجودة في بطون مكتباتنا البيتية العامرة ، فأدعو راجيا ومرتجيا ، ممن يملك هذا النسخة أن يحاول أن يقدمها هدية لأي مطبعة وطنية تقدمية لأحياء تراث هذا الرجل

الفصل التاسع / وفاته : أصيب شيخنا الجليل الماشطة بمرض عجز القلب بداية عام ١٩٥٩ م وغادر الى الإتصاد السوفيتي أنذاك لتلقى العلاج، ولم يمكث طويلا في موسكو وعاد الى مستشفيات بغداد وتوفى فيها في ٣ أيلول عام ١٩٥٩ م، ونقل جثمانة الى الحلة الفيصاء ومنها شيّع لمثواه الأخير النحف الأشرف ، و أقيمت له أكثر من مجلس فاتحة أو أربعينية في مختلف المحافظات العراقية ، وكذا خارج العراق ( موسكو - صوفيا - برلين - بودابست) ، ونعاه المكتب الدائم للمجلس الوطني لأنصار السلم في الجمهورية العراقية ببيان تحت عنوان ( ذكرى الأربعين لوفاة سماحة العلامة الكبير الشيخ عبد الكريم الماشطة فقيد حركة السلم العراقية

الكتاب ( الشيخ عبد الكريم الماشطة أحد رموز

مضنيا وفتح الباب واسعا للباحثين بفكر هذا الرجل – الماشطة – ، طبع الكتاب عام ٢٠٠٦ م

لعدد (6027) السنة الثالثة والعشرون خميس (13) تشرين 



لعدد (6027) السنا

الثالثة والعشرون -

لخميس (13) تشرب

الثاني 2025

0

#### الشيخ عبد الكريم الماشطة: مصباح علم وتنوير في ظلمات الركود

محمد علي محيي الدين

في ذاكرة الحلبة الفيصاء، حيث تعانق الروح ضُفاف الفرات، وتتعانق المنائر بأصداء العقول النيرة، يسطع اسم الشيخ عبد الكريم الماشطة كواحد من أعلام النور، وعنوان لجيل من العلماء الذين لم ينقطعوا عند حدود المدارس والمحراب، بل مدوا ظلَّهم إلى مساحات المجتمع والفكر . و النضال الإصلاحي.

ولد الشيخ الماشطة عام ١٨٨١، في مدينة تحذّرت في حضارتها أصول المعرفة، وتفتّحت في دروبها شدى المجالس العلمية وروح الإصلاح. نشأ في بيت تحفُّه الثقافة الدينية، وترضعه القيم النبيلة. ومنَّذ نعومة أظفاره، بدا كأن بينه وبين الكتب عهدًا سرمديًا لا يفتر، ولا تنفصم عراه. كان الفتى الذي يجالس العلماء في حلقات الدرس، ويحتضن الكتب كمن يحتضن قدره. ولئن سكن صوته الصبياني حينذاك، فإن صوته العلمي كان يشق دريًا ناصعًا إلى المستقبل.

كبر الشيخ، وكبرت معه هو اجسه الفكرية، وأشرعت له أبوات العلم الشرعي، فأمعن في دراسة القرآن الكريم، وطرق أبواب الحديث الشريف، وتعمق في الفقه والسيرة، إلى أن غدا منارة يهتدي بها طالّب العلم، ومنبرًا يخاطب من خلاله وجدان الأمة وعقلها في أن واحد.

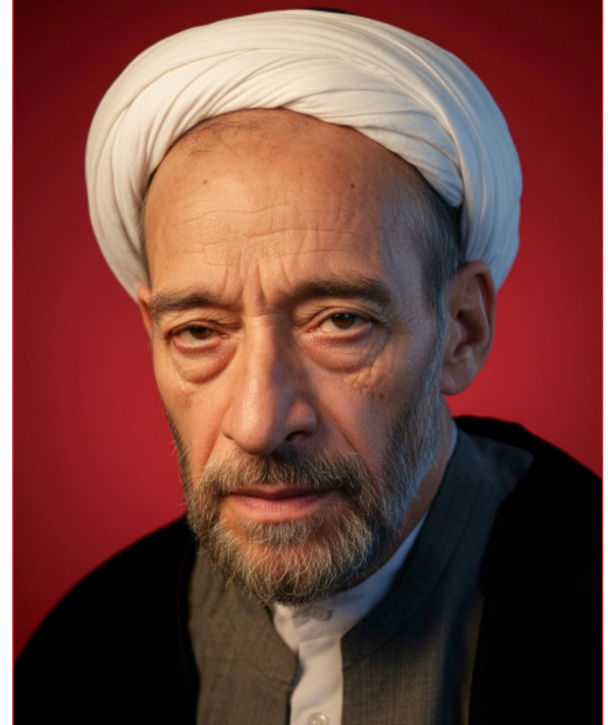
لكن الشيخ عبد الكريم لم يكن رجًل منبر فحسب، بـل كان قلبًا نابضًا بقضايـا الناس، و أذنًا تصغى لأهاتهم، ولسانًا ينطق بهمومهم في زمن كانت الكلمة فيه مغامرة. فبالتوازي مع رسالته العلمية، شـق طريقه في الإصلاح، ساعيًا إلى إحياء القيم الإسلامية الأصيلة في النفوس، متصديًا لمظاهر التجهيل والتعصب والانغلاق. لم يكن يرضى أن يُحاصَى الدين بين جدران المساجد، بل أراده فاعلاً في سلوك الناس، منسجمًا مع حاجاتهم، مرشدًا لهم في معاملاتهم، كما في عباداتهم.

درّس الشيخ في المساجد والمدارس، واحتفى به طلبته لما عُرف عنه من تواضع العالم، وشفافية المعلم، وصدق الإنسان. بأسلوبه الرقيق، وبيانه السهل الممتنع، كان يكسو المفاهيم العميقة أثوابًا من الوضوح، تجعل أعقد المسائل يسيرة الفهم، وعميقة الأثـر. ولم يكن التفاف الناس حوله من باب العلم وحده، بل لأنهم وجدوا فيه أبًا روحيًا،

ولعل إحدى المحطات المضيئة في سيرته، هي سعيه لرفع الوعى المجتمعي. فإلى جانب اهتمامه بالشباب و الطلاب، كان الشيخ عبد الكريم يخصّ كسار السن وعامّة الناسب بجزء من جهده، فيقيم الندوات والمحاضرات، ويجوب بحديثه أزقة الحلـة، حامـلاً رسالة العلـم والتنويـر، لا يبغى بها وجاهة، ولا منصبًا، بل رضى الله ورضى

لم يكن غريبًا، إذن، أن يتصوّل الشبيخ إلى رمز اجتماعي، وإلى حامل لواء التغيير في مدينة عريقة. فقد سعى إلى التخفيف عن الفقراء، واحتضان الأيتام، وتأسيس مشاريع تعليمية وخيريـة تخدم أبناء المناطق المهمّشة. وكان يرى في العلـم مسؤوليـة اجتماعيـة، لا تكتمـل إلا إذا

غدت شمسه مشرقة في بيوت الجميع. وحين اقتضى المقام أن يُدلي بصوته في ميدان



العمل السياسي والفكري، لم يتردد الشيخ. فساهـم في تأسيس حزب الشعب سنة ١٩٤٦ في الحلـة، وشارك في حركـة أنصار السـلام، وكان عضوًا في مؤتمرها التأسيسي، متحديًا سياسات التكميم والملاحقة. كتب في الصحف والمجلات، ولم يكتف بنقل المعرفة، بل كان صانعها، فأسهم في جرائـد مثـل الفيحـاء، حمورابـي، الحكمـة، العدل، وصوت الفرات، إلى جانب المطبوعات البغدادية مثل الوطن ولواء الاستقلال واتحاد الشعب. بل وأصدر مجلته الخاصة (العدل)، التي لم تر النور إلا عددًا واحدًا في آذار ١٩٣٨، قبل أن تصادرها السلطة وتُلغى امتيازاتها، في

مشهد يعكس ضريبة الفكر الحر. أما مؤلفاته، فهي شو اهد حية على عمق فكر، وسعة أفقه. من أبرزها: الأحكام الجعفرية بين القلم والمنبر، بين العقل والضمير. عاش

في الأصول الشخصية"، طُبع أول مرة في بغُداد سنة ١٩٢٣، ثـم في القاهـرة لاحقًا، وكان مرجعًا فقهيًا موثوقًا.، مبادئ الصوفية وحكمة الإشتراق"، وهنو عميل روحتي وفلسفي، قيام بتحقيقه الدكتور سعد الحداد، ليبقى علامة في

أدبيات التصوف الإسلامي. أما مكتبته العامرة، التَّى كانت تضم نفائس الكتب والمخطوطات، فقد أثَّرت أسرته أن تهديها إلى مكتبة جامع الخلاني ببغداد، وإلى إحدى المكتبات النجفية، لتظل منارًا لمن أراد أن ينهل

رحل الشيخ عبد الكريم الماشطة في عام ١٩٥٩ تــاركًا وراءه أثرًا لا يزول، وسيرةَ لا تبهت. رجلً من طينة العظماء، جمع بين العالم والمصلح،

حياته كما يحيا الزاهد العارف، ومات كما يموت الكبار: حاضرًا في ضمائر الناس، غائبًا عن لقد كان الشيخ الماشطة صورة مشرقة من صور التنوير الإسلامي الحقيقي، حيث لا انفصال بين

الدين والحياة، ولا تناقض بين الإيمان والعقل، ولا هـوّة بين العـالم والناس. ومـن أراد أن يرى العلم حين يمتزج بالإصلاح، فلينظر في صفحات حياته، ففيها عبرة لكل من يسعى لخير هذه

وأفضل من ألم بسيرته ومسيرته الباحث الجاد أحمد الناجى في كتابه الشيخ عبد الكريم الماشطة أحد رواد التنوير في العراق، الصادر عن دار الشؤون الثقافية العامة، وزارة الثقافة،

شمیران مروکل

من تاريخ العراق المعاصر هو فقط عدد من الدراسات والمقالات قد لا تتجاوز اصابع اليد الواحدة والسبب يعود الى خطابه النابع من صميم الواقع الذي ناجى به وجدان الانسان وحرض على تحرير طاقاته الكامنة وفي . ذلك تماس و اضح مع الاشياء المنسية و المهدورة التي مثلت اختراقا للمألوف. تعارضت مواقفه وأراؤه مع الحكومات والسائد من الفكر بشكل وآخر، ولم يأل جهدا في مواجهة اعراف التسلط والاستبداد والاستعباد وظل الى جانب الناس مما جعله مصنفا ضمن الممنوعات حتى

استوعب الشبيخ الماشطة حيثيات حالية التخلف التي تسود مجتمعه ومظاهر القبلية والعشائرية والبدوية وأدرك مبكرا ان تقدم المجتمع لا يمكن ان يتم بمعزل عن ضرورات التقدم العالمي وعليه واجه اشكالية القديم والجديد وهذه الاشكالية معركة دائمة التجدد في المجتمع الانساني وبحاجة الى وعى بالتراث والمعاصرة . وقد حسم الشيخ الماشطة بصفته رجل ديني تحديد مساره مبكرا في الاتجاه التحرري والتجديدي ولم تأت افكاره وتصوراته طيلة حياته من مواقع مستقلة عن المسلمات الدينية، بل خاض غمار هذه الطريق الوعر الملأى بالمطبات ماسكا بها وبمنهجه الاجتهاد حول الجزئيات. ان مسيرته العملية التي قاربت نصف قرن حافلية بالمواقيف الوطنية والمأثير والنشاطيات الفكرية والاجتماعية والسياسية التي سعي من خلالها الى مواجهـة التحديات بتوعية الجماهـير واستنهاضها فى مقارعة معوقات التقدم للتخلص من موروثات القرون الاستبداديـة: الفقر والمرض والجهل والتخلف وتحقيق طموحاتها في الاستقلال والحرية والتقدم والازدهار.

هذه الاحزاب في الحلة مسهما بدور مميز خلال انتعاش

رواد التنوير في العراق

الشيخ عبد الكريم الماشطة أحد

الحياة السياسية في تلك الفترة من خلال الانشطة

والفعاليات وتقريب وجهات النظر وتطويق الاختلافات

فيما بين الاحزاب والقوى والشخصيات الوطنية على

مختلف توجهاتها وتلك العلاقة كانت ممتدة ايضا مع

الاصراب السرية غير المجازة كحزب التصرر الوطني

والحزب الشيوعي. توجت العناصر الوطنية والتقدمية

بالحلية نشاطاتها في تلك الفيترة بنجياح اول اضراب

عمالي منظم للمطالبة بتحديد ساعات العمل والتعطيل

يبوم الجمعة وفيمنا بعند بندأت الاوضناع السياسيية

بالتدهيور وقد مثلت تلك الفترة القصيرة فسحة للقوى

والاحزاب والشخصيات السياسية الوطنية وحراكا

شعبيا بلور الموقف الوطني لابناء الشعب العراقي فيما

بعد بوثبة كانون ١٩٤٨ وتصديهم لتوجهات السلطة

الرامية الى توقيع معاهدة برتسموث وكان لمجلس

الشيخ الماشطة في احداث الوثبة وافكاره الداعمة

موقف مشهود ودور فاعل في مساندة انشطة الوطنيين

والتقدميين، اعقب احداث الوثبة اعتقالات واسعة

في مدينة الحلية بين صفوف الشبيات من الوطنيين

والتقدميين واعتقل في مطلع الخمسينيات الاستاذ

محمد على وهو احد ابناء الشبيخ الماشطة وابن شقيقه

الاستاد عبدالله بن الحاج عبد الوهاب وكانا من ضمن

الذيبن احيلوا الى المحاكم العرفية ومكثبا ثلاث سنوات

في سجن نقرة السلمان. واستجابة لضرورات العمل

الوطنى وبناء قاعدة حركة انصار السلم سعى الشيخ

الماشطة الى اصدار جريدة صوت الفرات بالحلة مطلع

سنة ١٩٥٣ كما خاض الانتخابات النبايية سنة ١٩٥٤

متحالفا مع تكوينات الجبهة الوطنية التي تم توقيع

ميثاقها في ١١٧يار ١٩٥٤ وكانت مطالبها تتضمن اطلاق

الحريات والغاء معاهدة ١٩٣٠ وكل امتيازات الشركات

الاجنبية ورفض المساعدات الامريكية العسكرية. لم يفز

الشيخ الماشطة في الانتخابات الا أن الاجهزة الامنية

شددت الرقابة عليه وبقيت مهتمة بتتبع نشاطاته وقد

اوكلت مهمة ملازمته الى احد رجال الامن حيث كان

يجلس على عتبة خان امام بيته لا يبرحها راصدا حركة

الشيخ والداخلين اليه وللشيخ مع هذا الرجل طرائف

ونوادر كثيرة تعكس تعامله الانساني وسعة قلبه

الرحيم ولعلها جعلت من رقيبه في النهاية مأسورا اليه

لايتوانى عن تقديم الاحترام والطاعة وحتى المساعدة

في غمار الكفاح الوطني

تأججت الروح الوطنية عند الحليين لمناصرة الشعب

المصري وتجلى ذلك بتأييد قرار تأميم قناة السويس

والتنديد بالعدوان الثلاثبي على مصر ١٩٥٦ حيث

خرجت للتظاهر بعض المجاميع من الطلبة والوطنيين

بمدينة الحلة على الرغم من اجراءات الاجهزة الامنية

التى اتبعتها للحليولة دون خروجها وما صاحبها من

اساليب القمع والتنكيل والاعتقالات ولم يكن الشيخ

عبد الكريم الماشطة بعيدا عن تلك الاجواء ولاعن

باداء بعض المتطلبات.

ان مجموع ما كتب عن الشيخ الماشطة في حقبة طويلة

كان للشيخ اجتهاده الشخصى بقضيـة التعليم الحديث في المدارس الرسمية وضرورة العمل على نشره، فلم يتهيب من مخالفة فتاوى التصريم يومئذ حتى وان كانت صادرة من مرجعيات يجلها ويحترمها وسبق ان وقف بجانبها مدافعا عن مواقفها الوطنية فنراه واضحا في منهجه المرتكز على بديهيات التنويس ومنطق كون المعرفة وسيلة للتحرر. فالتعليم بنظره من مقومات نهضـة المجتمع. مدركا ضرورتـه في التقدم الاجتماعي. انتصر بكل جرامة لقضية تعليم المرأة وعبر عن ضرورة تمكينها من ابراز طاقاتها واداء دورها في بناء المجتمع وقد جسد قناعاته بتلك الافكار والرؤى واقعا ملموسا على حياته الشخصية حين دخل ابناؤه الى المدارس الرسمية منذ بدايـة تأسيسها في وقت كان لتلك الفتاوى سطوة كبيرة على المجتمع العراقي.

عززت الازمة الاقتصادية التى حاقت بالنظام الرأسمالي العالمي (١٩٢٩. ١٩٣٣) من افكار الشيخ الماشطة الوطنية بما خلفته من انعكاسات على الاقتصاد العراقي و و ضحت معطيات هذه الازمة ميا كان خافيا من ارتباط وثيق بين الاستقلال السياسي والاستقلال الاقتصادي وكان لمجرباتها تأثيرات اسهمت في تعميق مواقف الشييخ الماشطية الوطنيية وأرائيه ومبادئيه المناهضية لسياسية الحكوميات المتعاقبة المرتبطة منع الاستعمار البريطاني. ولم يكن بعيدا عن مشاورات واجواء تأسيس حزب الشعب في بغداد وقد حفلت الاجواء في منتصف الاربعينيات بنوع من الانفتاح على القوى والاحزاب السياسية وتحقق اثر نلك هامش من الحريات كانت متنفسا للعمل السياسي وقد اجيزت خمسة احزاب ارتبط الشيخ الماشطة بعلاقات ودية مع قادة وعناصر

اسهمت بتكوين الارضية الاجتماعية والسياسية المهدة لقيام ثورة ١٤ تموز ١٩٥٨ حيث ساند تشكيل فرعها بمدينة الحلة منتدبا الى عضوية لجنتها الرئيسة اخلص المقربين اليه الشخصية الحلية الوطنية المعروفة وعضو المؤتمر التأسيسي لحركة انصبار السلم الحاج عبد اللطيف الحاج محمد مطلب ممثلا عن المستقلين، وجرى توزيع بيان جبهة الاتحاد الوطنى الاول الذي

نوايا الحكومة ومحاولاتها الرامية الى عقد حلف بغداد لكي يحل محل المعاهدة مع بريطانيا التي عقدت سنة

١٩٣٠ وقاربت على الانتهاء بعدما ان افشيل الشعب العراقي اعادة الحياة لها في انتفاضته بوثبة كانون ١٩٤٨ بل كان في غمرة احداثها التي بلورت ضرورات قيام جبهة الاتصاد الوطني مطلع شباط ١٩٥٧ التي

صدر في ٩ اذار ١٩٥٧ و اعقب ذلك و صول ممثل اللحنة

في ظل اجواء مليئة بالتناقضات والتعقيدات مسهما

العليا الدكتور صفاء الحافظ ليشرف على تكوين فرع الجبهة في لواء الحلة. وبعد قيام ثورة ١٤ تموز ١٩٥٨ للإعلام والثقافة والفنون وقف الشيخ الماشطة بثقل مكانته الاجتماعية وثرائه الفكري وانشطته السياسية مدافعا عن ثورة الفقراء التى انجزت اكثر مما اعلنت وفعلت اكثر مما قالت

بنشاطـات حركة انصار السلم اذ كان مـن ضمن تشكيلة المجلس الوطني لأنصار السلم في العراق ونشر مقالاته في بعض الصحف البغدادية مثل صوت الاحرار واتحاد الشعب هادفا الى صيانة الجمهورية الفتية ومعبرا عن افكاره ورؤاه وما يحلم به من امال وتطلعات ومخاوف رئيس مجلس الإدارة رئيس التحرير مشروعية ستلاحق هذا الحلم الحقيقية، ناظرا في الافق

بوادر المخاطر التي تحف بالشورة من كل الاركان وما ينسج في الخفاء لخنقها. فسعى مع بعض علماء الدين الى تشكيل جملعة علماء الدين الأحرار وكانت استجابة وطنية لضرورات المرحلة تناخى لها عدد من علماء ورجال الدين للوقوف بالضد من المخططات

الخارجية التى استطاعت استغلال الاختلافات الداخلية لصالحها موظفة قوى الداخل لمصلحتها فوقفوا بجانب الشعب وقواه الوطنية والتقدمية من اجل الحفاظ على مكتسبات ثورة الفقراء والكادحين وتحملوا لاجل ذلك الكثير من الهجمات سواء على صفحات الجرائد او في

لقد شدد الشيخ الماشطة في كتاباته على الحريات المدنية ومبادئ الديمقراطية وحقوق المواطنة والعدل والمساواة ونادى باعبلاء شأن العقل وهده الموضوعة تقوم في المقام الاول على اسبقية العقيل وتقديمه على النصس فهي بداهـة تنتهي الى العلمانيـة وخاض شيخنا غمار مهمة التعليم النبيلة ولكنه ليس على الطريقة التقليديــة السائــدة، بل اهتم بتدريس الفلسفة بو صفها ام العلوم الاجتماعية ذلك لأنها محرضة على انفتاح العقل والتفكير النقدي ومحفزة على الابداع والابتكار. وكان نقد الاستبداد موضوعة رئيسة في كتابات الشيخ الماشطة هذا بالاضافة الى النظر في شؤون السياسة احداثا وشخصيات كما تناول احوال الناس وشجونهم فوقف ضد الاستغلال والظلم الاجتماعي وقام بنقد الاداء الوظيفي وادارات مؤسسات الدولة لاسيما المؤسسات التربويـة والتعليميـة والصحية. وايضا تبدت النزعة التقدمية في فكر الشيخ من خلال استيعاب حيثيات حالة التخليف التي كانت تسبود مجتمعه وقيد ادرك مبكرا ان تقدم المجتمع لا يمكن ان يتم بمعزل عن مجريات التقدم

العالمي وعليه واجه اشكالية القديم والجديد او التراث عاش الشيخ الماشطة حياته مغامرا في رحلة مضنية سار فيها على جمر التحديات لا احد يذكر دوره في تعزيز دائرة العقلانية والتنوير في محيطه الاجتماعي وقد كان مدركا لأهو ال المعاناة ومستعدا للتضحية في سبيل موقفه التقدمي ولكنه في الاخير مضى وبقي اسمه مثلما

بقى عداء الرجعيين له مستعرا وربما حتى الأن

رئيس التحرير التنفيذي

علی حسـین

هيئة التحرير

غادة العاملي

رفعة عبد الرزاق

ملحق أسبوعي يصدر عن مؤسسة

يمكنكم متابعة الموقع الالكتروني من خلال قراءة QR Code:



www.almadasupplements.com

Email: info@almadapaper.net طبعت بمطابع مؤسسة

### الماشطة وحركة التنوير في العراق

د. رشيد الخيون

ظل اسم الشيخ عبد الكريم الماشطة (ت ١٩٥٩) متداولا على شفاه التواقين الى السلم والانسانية من العراقيين، واشراف العالم من الذين عرفوه زميلا لهم في مجلس السلم العالمي، يذكره كل سجين بسبب أرائه الفكرية والسياسية، وكل عدو للحروب، تلك التسمية التي حاولت السلطات المتعاقبة على العراق ربطها بالشأن الحزبي، وبداهة يتهم نصير السلم بالانتماء الى الصرب الشيوعي العراقي، وهذا لم يسلم منه شيخنا الجليل. كان هدف نصرة السلم، التي مارسها الشيخ الماشطة، وقاية البشرية من حرب ذرية او نووية مرتقبة، بعد ان اخذت الدول الكبرى بعد الحرب العالمية الثانية بالتعبئة الذرية، وتتنافس على امتلاك رؤوس هذا السلاح المدمر، فكم كان الشيخ عبد الكريم الماشطة واعياً وشاعراً بالخطر على البشرية جمعاء، ابيضها واسودها، ابعد افقاً من حدود بلدته الحلة، ووطنه العراق، وقوميته، وديانته، ومذهبه، عندما قبل بعضوية مجلس السلم العالمي، جنباً الى جنب مع الفنان بيكاسو، وعالمة الفيزياء ارينا كوري، ويعانقه في هذا الشعور والانتماء الشاعر محمد مهدي الجواهري. ومات الشيخ متوشحاً الوسام الذهبي، منحه اياه مجلس السلم العالمي بذكرى تأسيسه العاشرة.

كم كان وعى شيخنا متقدماً، مقاربة مع اوضاع العراق أنذاك، الاربعينيات، ان يأخذ عالم ديني عراقي على عاتقه مسؤولية النضال من اجل السلم، وسط محرمات لا عد ولا حصر لها قد تحرمه من الاتباع ومن المريدين، وربما جعلته قائماً وحيداً في محراب الصلاة، من هنا يقاس تفوق هذا الرجل، وتجاوز للمألوف والمحذوران يقف بين شباب وشيبة، نساء وعمال وطلبة، يلقي على اسماعهم الكلمات التالية: ((السلام عليكم يا من تحبون الخير للإنسانية عامة، ولبلادكم خاصة. ارجو لكم من الله التوفيـق في اعمالكـم، وان يمكنكم مـن خدمة ابناء النوع الانساني عامـة، ولابد ان تحبوا الله وتحبوا عباد الله، لأن من يحب الله يحب اثاره، والله تعالى يباهي بكم الملائكة على معاونتكم لإخوانكم واهتمامك بردع الحروب، وتخليص البشرية من ويلات القنابل الذرية والهيدروجينية)).

بهذه الكلمات لخص الشيخ الماشطة رسالة الإسلام، رابطاً اسلامه بالسلام، وبإطلاق حمامة السلام من بين يديه في قاعة المؤتمر اعاد ذاكرة البشرية الى طريق سفينة نوح، والبشارة بيابسة خضراء خالية من الوحش النووي. تحتاج مثل هذه الممارسة الى فكر متنور، وشجاعة يتحمل صاحبها اعباء ما يعنيه إطلاق حمامة، ورفع شعار انساني، والدعاء لحفظ

الجنس البشري، قبل التفكير بمحدودية الانتساب لهذا الدين، او ذلك المذهب، او العرق القومي أجد بين عمامة عبد الكريم الماشطة و العمائم التي تصدر فتاوى الموت، وتتقدم للتحريض على الحروب، هو الفارق بين الغرابين السود و الحمائم البيض. مؤلف كتاب «الشيخ عبد الكريم الماشطة…» احمد

مؤلف كتاب «الشيخ عبد الكريم المأشطة..» احمد الناجي مثقف حلي، بلغ الخمسين من العمر وهو يعيش ذكريات ليس فيها ما يفرح غير صدى مشاكسة القسوة، وجد في بلدته الحلة ما يفخر ويسر به، وما يستحق الكتابة والتوثيق. والمدينة بنواحيها سليلة حضارة بابل، استلهم على ارضها حمورابي شريعته، وظلت في ذاكرة الإجيال دار سحر وفن،

فاشتهرت بالجنائن المعلقة، من دون ان يراها أحد، واشتهرت ببرج بابل وبلبلة الالسن، وفي عصرها الحلي اشتهرت بدرج في وادبها والدبها وسعرائها.

مات الشيخ الماشطة وعمر كاتب سيرته، احمد الناجي، أربع سنوات لا غيرها، لم يحضر مجالسه، ولم يسمع خطبه، هذا ما فكرت به عندما طلب مني قراءة الكتاب وتسجيل خاطرة بما يشبه المقدمة لكتابه، فاتاني الجواب ان ما نقب الشيخ وصلته عن والده، وعن محيطه، أجد الوفاء طافحا على عمل احمد الناجي، وواضح من نصوص الكتاب وهوامشه ان المؤلف قام ببحث معلوماتي ميداني، معلومة من قريب للشيخ، واخرى من زميل له في

مجلس السلم، ولم يترك شاردة وواردة استطاع الوصول الدها.

الوصول اليها.
القول ان ما قام به احمد الناجي كان عملا تأسيسياً حول شخصية قد يتحرج الكثيرون من الكتابة عنها، فالشيخ لطبيعة تجاوزه على المألوف و السائد لم تحتضىن ذكراه مؤسسة دينية، و لا سلطة، في حين غاب محبوه في السجون و المعتقلات، و تاهوا في المنافي وديار الهجرة. و لم يسمح إلا للأكاذيب تأخذ طريقها الى الصحافة و التأليف. كنت أحد التو اقين للكشف عن اسرار تلك الشخصية، التي بهرتني للكشف عن اسرار تلك الشخصية، التي بهرتني بين نارين، نار اترابه من علماء الدين و نار السلطة، فكيف اخترق تلك المحاذر و نادى بالإنسانية، ولم يتحرج من تهمة الشيوعية، ومن مصاحبة الشيوعيين ما داموا من أنصار السلام.

بطبيعة حال النفوس ينسى للشيخ ان يدا له في بناء

مسجد وتعمير آخر، ويد اخرى تعين السلام، كونه الجامع بين البشر، ومن اول مهام المسجد. وهنا لم يترك الشيخ قرآنه، فمن آياته: «لا إكراه في الدين»، ومن آياته: «وجعلناكم شعوبا وقبائل لتعارفوا ان اكرمكـم عند الله اتقاكم». فهـل تعترض نصرة السلم للإكراه، او ليست هي منال التعارف بين شعوب الارض؟ كذلك للشيخ في «نهج البلاغة» كتاب امامه على بن ابي طالب مرجعية كبرى في تراحم وتلاحم البشر ضد القسوة والجور والحروب. قال: الناس «صنفان: إما اخر لك في الدين او نظير لك في الخلق (الانسانية)» (نهج البلاغة، من كتاب الى مالك بن الاشتر، لما ولاه على مصر). وان كان للعلم والفقه اجداد واحفاد فالشيخ عبد الكريم الماشطة في نصرة السلم، والعدالة الانسانية هو حفيد امين لشيخه الحلي الاعلى رضي الدين علي بن طاووس (٦٦٤ هـ) عندما وقف وسط المدرسة المستنصرية ببغداد مفتيأ بالقول: «تفضيل العادل الكافر على المسلم الجائر». عموما يعد الشيخ الماشطة ظاهرة تنويرية، لا تقل عن ظاهرة ثلاثي التنوير: عبده، والكواكبي، والطهطاوي. ولم تكون أراؤه وممارسته بأقل جرأة من الشيخ الازهري على عبد الرازق في كتابه «اصبول الحكم في الاستالم» (١٩٢٥). وهو لم يتجاوز بتضامنه الانساني، ودعوته للحرية والقانون احد اعلام المرجعية النجفية، الشيخ محمد حسين النائيني في «تنبيه الأمة وتنزيه الملة» (النجف ١٩٠٩)، وقد يأخذنا العجب العجاب اذا قلبنا النظر في احـوال المنطقة، ومـا كانت عليه في مطلع القرن العشرين، وان تصدر فيها مثل تلك الرسالة، التي لم يبـق صاحبها اميناً لها، فقد تراجع عنها تحت ضغط التدهور الفكري، العجب من إباحة التأثر بما لدى الشعوب بغض النظر عن الدين والملة في واقع كانت تسوده العشائرية، ولم يسمع اهلوه بمفردة ديمقراطية، او دستور، بل ان اوروبا نفسها كانت تحبو نحوهما، ومازالت تمنع النساء من ممارسة حق الانتخاب اسوة بالرجال.

