



ملحق أسبوعي يصدر عن مؤسسة



للإعلام والثقافة والفنون www.almadasupplements.com

"22عاماً من التعبير الحر والمسؤولية الوطنية"

رئيس مجلس الادارة رئيس التحرير



العدد (6013) السنة الثالثة والعشرون الخميس (23) تشرين الأول 2025

## محمود البريكان الشاعر القتيل "رائد" منسىّ

كان قدر الشاعر محمود البريكان أن يُقتل حتى يذيع اسمه ويخرج من عزلته الطويلة، ولكن الي عزلـة أشد هو لا هي عزلة الموت. هذا الشاعر الذي مات طعناً بخنجر احد لصوص بغداد كان ينتمى الى جيـل بدر شاكر السيات وعبدالوهات البياتي وبلند الحيدري مع انبه يصغرهم نصو خمس سنوات ويكبر سعدي يوسف ويوسف الصائغ بضع سنوات. لكنّ انتماءه الى جيل الرواد زمنياً وشعرياً لم يعن يوماً - على الأقل عربياً - انه واحد من كبار هذا الجيل وريما أكبر من البياتي والحيدري ناهيك ببعض الرواد العرب الذين احتلوا مرتبة الصدارة. فمراجه الشعرى ومسلكه دفعاه الى الانسحاب من المعترك الحداثي المتجلي حينـذاك في ثـورة التفعيلـة والشعـر "الحـر' علاوة على أُنفته من الظهور و"نفوره من النشر" بحسب عبارة السيّاب الذي وصفه قبل عقود وتحديـداً في العـام ١٩٥٧ بـ" الشاعـر العظيم ولكن "المغمور". وأضاف قائلًا: "سأحاول بذل كل جهد لاخراجه من صمته ليتبوّ أ المكانة اللائقة به". هكذا انسحب البريكان من السجال الحداثي أو "التفعيلي" بالأحرى وراح يصنع شعريته الحديثة شبه وحيد، بعيداً من أي هم جماعي أو تيار حزبى أو هاجس "بطولى". رفض طيلة حياته أن ينشر دو اوين وكتباً مكتفياً ببعض الاطلالات الصحافية ومعظمها داخل العراق ولا سيما في المراحل الأخيرة. وقيل ان ديوانه صدر في بغداد ولكن لم يشر اليه أحد من الذين جمعوا مختبارات من شعيره. وقد يتضح مثبل هذا الأمر عندما يتصدى أحدهم الى كتابة سيرته، ان كان له من سيرة. فهذا الشاعر "الزاهد" والمنسحب تكاد قصائده تختصر سيرته الشبيهة بسيرة شاعر "غريب" (كما يصف نفسه مراراً) عبر من هنا من دون أن يترك إلا أثراً واحداً هو الأثر الشعري. عندما قتل محمود البريكان مرّ خبر مقتله النشع من غير اهتمام لافت. فما كُتب عنه كان قليلاً جداً ومعظم الذين كتبوا هم من العراقيين الذين عرفوه وقرأوا لـه. كان اسمه شبه مجهول وخصوصاً في ذاكرة الجيل الجديد، وشعره شبه مفقود ومبعثر ووقفاً على "مختارات" يتيمة (عربياً) كان وضعها الشاعر العراقي عبدالرحمن طهمازي وصدرت لدى دار "الأدات" في بيروت عام ١٩٨٩. وكان يجب فعلاً بُعيد وفاته تسليط الضوء عليه، هو الشاعر الذي يقال عنه كبيراً بلا تردد وبخاصة في جيل الرواد العراقيين الذي انتمى اليه ولم ينتم اليه في الحين عينه. ولعل هـذا ما فعلتـه دار الجمـل في إصدارها مختارات جديدة له في عنوان "متاهة الفراشية" أنجزها اختياراً وتقديماً الشاعر العراقي باسم المرعبي. الاحساس الأول الذي يخامس قارئ محمود البريكان للمرة الأولى هـو فـرادة هـذا الشاعر فى صوته الخفيض وجوّه السوداوي ونزعته الميتافيزيقية وطابعه "السكوني". ويلحظ القارئ ان الشعر الذي يقرأه بعيد كلّ البعد عن الهمّ السياسي والبعد الايديولوجي اللذين طالما شغلا الكثير من الشعر العربي الحديث و لاسيما في المراحل الحاسمة، ثورات وهزائم. كأن الشاعر عاشى في عزلة عن الواقع ألسياسي وعن الحياة الحزبية التى جذبت معظم الشعراء العراقيين

وكذلك عن الحركات الجماعيـة. وفي هذا المنح

يقـول البريـكان في أحـد أحاديثـه النــادرة: "لم

اتلاءم مع مطالب الوسط الأدبي لا سابقاً ولا

لاحقاً... ". وإن كان البريكان من الشعراء الذين لا يؤثـرون "التنظـير" ولا الكتابـة عـن الشعـر فهـو يختصـر "شعريتـه" في حوار (ربمـا يتيم) أجراه معه الشاعر حسين عبداللطيف ونشر في

مجلة "المثقف العربي" عام ١٩٧٠ ويقول فيه:

يدو لي الشعر فناً لا يقبل التسخير و لا يحيا

مع الحذلقة. ليسس الشعر وسيلة لتحقيق أي

غرض مباشر، ولاطريقة للتنفيس عن عواطف

فجَّة، ومن ثمَّ فهو لا يخضع للتنظيم الخارجي

وقلَّما يعكس رغبات الشاعر اليومية، لأن منطقتا

هي منطقة الذات العميقة". قد يمثل هذا المقطع

الصغير ما يشبه "البيان" الشعرى المقتضب

"المطلقة" وهدوئه... وقد يذكر جمع البريكان في قصيدته "فقدان ذاكرة" بين الجمال والفزع بجمع ريلكه نفسه بين الجمال (يرمز اليه الملاك) والرهبة في مطلع "المراثي". وتذكّر قصيدة حضور الأموات" بالكثير من القصائد التي يخاطب ريلكه فيها الأموات ويعدّ لهم "المائدة".

وهي تعنى ان لا غاية للشعر سوى نفسه. غير ان البريكان لن يقترب من الشعر السوريالي مقدار اقترابه من الشعر الوجودي والمنتافيزيقي الذي يصعب أسره ضمن ثوابت أو معايير جاهزة، حداثية كانت أم قديمة. وقد لا يستغرب ذكر البريكان الشاعر الألماني ريلكه ضمن الشعراء الذيـن يقرأهـم، فهـو يشبـه هـذا الشاعـر الكبير

السان ما يذكّر بـ"المجانية" التي تبناها شعرا: قصيدة النثر في فرنسا وبعض السورياليين – الـذي يصعب تصنيفه – بعض الشيء، فم

نزعته الميتافيزيقية ومعاناته الروحية ورمزيته

الذي يختصر شعرية البريكان "نظرياً". وفي هذا

الشاعر المتفرّد

لم يقلد محمود البريكان أحداً حتى في بداياته الرومانطيقية التي بدا واضحاً فيها أثر الياس ابو شبكة (النقمة على القدر) ومحمود على طـه (النغمـة الأسية) وسواهما. أمـا في مرحلته

لدى محمود البريكان هي "الأنا" المنفعلة لا الفاعلية، المسلوبة لا السالبيّة، انها "أنا" الشاعر الواقعي والرائي، الرومانطيقي والرميزي، ً الأنا" الناهضة في عالم على قيد الانتهاء والسقوط: "أنا في انتظار سفينة الأشباح... يقول الشاعر، أو يقّول: "أنا البدوي الغريب. . نا البدوي الدي لفظته الصحاري..."، أو: "لا أرى في المرايا سوى/شبحي المتغير... أغادر هذا البصيص الذي هو روحي...".

اللاحقـة - الحداثيـة - فكان فعـلاً "نسيـج

وحده"، صاحب صوت فريد ولغة تبدو بسيطة

فيما هي على قدر من الصعوبة، وصاحب

أسلوب يتدرك القارئ للفور انته اسلوب محمود

البريكان المتمرد على المفهوم الاسلوبسي. وان

كان البريكان سعى باكراً الى التُجريب الموسيقي

في الشعير العمودي مازجاً بين البحور في

القصيدة الواحدة فهو سيتخفف لاحقاً، في

شعره الحر والتفعيلي من سطوة الموسيقي

ولكين مع الحفاظ دائماً على الإيقاع. و الإيقاع

لديـه لا يقتصر على الـوزن والقـوافي، أي على

الموسيقي الخارجية، بل يشمل أيضاً الموسيقي

الداخلية القائمة على التثقفية الداخلية، و الأمثلة

في هذا الصدد كثيرة حيداً (الموت/ الصوت،

الأُشْسِاح/ الرياح، الموعـود/ الرعود...)، عطفاً

على تمرسه "التفعيلي" وعلى تحسسه ايقاع

الصروف والمفردات. لكن المفاجئ في شعره

الحر (التفعيلي) هو خفوت نبرته أولاً ثم سعيه

الدائم الى التخفف من القوافي والتخلص

منها في أحيان. وثمة قصائد كثيرة لديه تبدو

ذات طموح نثرى وقد يظنها القارئ أقرب الى

قصيدة النَّثر (أو شعر النِّثر) منهاالي الشعر

الحر أو التفعيلي: "نفسه، مرة بعد أخرى،

يصوم على النافذُة/ نفسه ذلك الوجه، مرتسماً

من وراء الزجاج..."، أو: "لو كان لي أن أطلق

استغاثـة واحدة/ عبر سماء الجليد..."، أو:

الموسيقى تصدح/ الجمهور يصفّق لدخول

ملوك السيرك...". وقد تكمن قدرة البريكان

الايقاعية في ابتعاده عن الايقاعات الخارجية

وجعلـه الموسيقـي الشعرية موسيقـي ايحائية،

تماماً مثل الكثير من صوره الشعرية وتعابيره.

قوة الايقاع هنا تكمن في خفوته لا في ارتفاعه،

لا في فيضها الانشائي ونزوعها اللفظي.

ينصب على اللغة"، معرباً

عن خوفه من "سيطرة اللغة

على الشاعر". و"التركيز"

الذي يقول به هو ما يمنح

لغته قوتها و"موضوعيتها

وابتعادها عن ضروب

الفصاحة والبلاغة وإغراقها

فى المحسوس والجليّ

لعلٌ الشاعر اللذي ابتعد عن

الموقف السياسي المباشس

والنبرة الخطابية العالية

استطاع أن "يجد" لغته

الخاصة حداً، اللغة

الموضوعية" في المعنى

الشعري، اللغة الملموسة

والحسية ولكن المشرعة

على النات الانسانية

وعلى الماوراء، تشهد

وتصف وتروي

وتشف وتتوتر ولا

تقع في شرك الكلام

المطلق والهذر اللغوى

والاطناب والوهم...

ومما يزيد من

الواقعسة الشعرية

لهذه اللغة ابتعاد

الشعر عن اغراء

"الأنا" المتضخمة

التي تمسي لىدى

بعض الشعراء

محور الوجود والكون. "الأنا"

### هامشی و"مخول"

كان من الصعب على محمود البريكان ان يكتب قصيدة سياسية أو وطنية وأن يكون من شعراء 'البعث". وساعدتـه عزلتـه (وفرادتـه أيضـاً) على أن يكون شاعراً هامشياً في زمن الشعراء "الفحول". ولا غرابة أن يسلك هذا المسلك شاعر أعلىن في مطلع حياته الشعرية: "أنا من سلالة الأرواح أأ أو شاعر يعتبر أن ولاءه هو "للأجمل والأبعد" وأن وطنه "عالم من ظلال/ يتفكُّك في الريح/ ها هوذا/ وطني الأول/ وطني المنسى غير أن الشاعر لن يغفل عن ماسي شعبه و المكابدات الطويلة التي عاناها، لكنه يستبطن هذه الماسي والمكابدات جاعلاً منها رؤيا مأسوية متحدثاً عن "الارث الأسود"، مثلما تحدث بدر شاكر السياب عن الجفاف والجوع اللذيين كثيراً ما أنهكا العراق في معانيهما المختلفة. واللافت ان الشاعر الذي لم يدخل السجن مرة فى حياته من جراء ابتعاده عن النضال الحزبي و السياسي وتخليه عن الفعل "البطولي" – هو . الـذي ينتمــى الى صفوف الضحايــا – لم يتو ان عن كتابة قصائد عدة عن السجون متمثلاً شخصية السجين ومعبراً عن تجربة السجن تعبيراً عميقاً، روحياً وجسدياً: "في أقبية لمنسيين/ لا صوت هناك. وما في الليل سوى الصرن..." يقول في إحدى قصائده. وفي

مثلما تكمن أيضاً قو ة اللغة في كثافتها و نثريتها ويقول البريكان في هذا الصدد: "لا أحب اللغة قصيدة عنو انها "رقم ٩٦" يقول على لسان أحد الفضفاضة، المتمتّعة العائمة... و لا أغتفر اللعب بالكلمات". ويتحدّث أيضاً عن "التركيز الذي السجناء: "الرجيل السادس والتسعون/ لا اسم

محمود البريكان

متاهة الفراشة

1441-14EV

الساعة" التي "توقفت" مزاوجاً بين توقفها وتحول "العالم السيّال" الى "جسم من حجر". وها هـو في قصيـدة "أسـد في السيرك" يرسم مشهداً واقعياً يخفى وراءه معنى حزيناً وفي قصيدة "الغرفة خلف المسرح" يلقى ضوءاً على الوجه الآخر للمسرحية، الوجه الخفي الكامن في ما يسمي الكواليس". وفي قصيدة عداب الشاشية" تحضر اجواء السينما في بعض تفاصيلها. وفي قصيدة أخرى يعبر عن مفهوم المشهدية خير تعبير قائلاً: "أجمل ما في العالم/ مشهده العابير/ ومباهجه الصغرى... ثم يتحدث فيها عن "ايقاع الدأب اليومى" و"سعادة ما هـو زائل". حتى الأيدى يكتب عنها قصيدة تحمل عنوان "الأيدي" وفيها يصف الفضاء الذي تشكّله هذه الأيدي في حركاتها وتعاسرها. ولو أن البريكان كتب هذه القصائد المشهدية نثراً لكان حتماً واحداً من شعراء 'قصيدة النشر " الحقيقيين، علماً أن قصائد كثيرة له تقترب جيداً من شعر النثر ليس عبر تخففها من التقفية فقط بل في اعتمادها فعل التداعي والجمل الاسمية التي تتبدى بوضوح، مؤكدة الحال "السكونية" التي تصبو اليها شعريـة البريكان. وتتخلل هـذه الحال

السكونية" مقامات من الرثاء والوداع

والتسعون". وكما كتب عن السجن (السياسي وكأن العالم هنا هو على حافة النهاية. انها "النهايـة" التـى تـؤول اليها الحياة كـى تكتمل، طبعاً) كتب أيضاً عن مشهد "سياسي" آخر طالما "النهايــة" التــي تحـل قبـل الأوان، "النهايــة" عرفته المدن التي يحكمها المتسلطون و القتلة: المنبثقة من العدم الذي تصطخب به روح "كالكلب كانا لميتُ المجهول يُسحب باحتقار…" أما قصيدته التي تنتمي الى مثل هذا الجو الشاعر: "جميع الأغاني ستنسى/ وكل المسرّات تثوى محنطة في الظلام". وتتجلى هذه الحال المشهدي وعنوانهاً "حادثةً في المرفأ" فهي تذكّر في قصائد عدة مثّل "مدينة خالية" و فيها ترتسم بحو يانيس ريتسوسي (الذي لم يقرأه البريكان صورة مدينة "خالية من أثر الأحياء" وتطلّ منها حتماً في مطلع الخمسينات) و فيها يصف عالم المرفأ المُفعم سفناً و "صناديق ثقيلة " و "رافعات " "حواء" غريبة لا تفهم أي لغة. وكذلك في قصيدة "التصحّـر" و"مصائر" و"الغرفة خلف المسرح" ويروي حادثة مقتل أحد العمال: "مَن يعرف الأن القتيل؟/ لا يعرفون/ إلا اسمه. حتى اسمه بتمامه لا يعرفون".

القصائد المشهدية ليست قليلة في نتاج البريكان

وهي تدل على تداخيل اللامرئي بالمرئيي في

شعره، وعلى امتراج الواقعي بالداخلي (ولن

أقبول باللاواقعي)، والحقيقي بالحلمي

فالمشهدية التي تركن على تفاصيل واقعية لا

تقع في أسر الواقع والوصف والتقرير بل هي

تغدو مراة للذات التي تتفاعل مع عناصر الخارج

أو العالم. هكذا يوظف الشاعر البعد المشهدي

لمصلحة القصيدة وما تخفى من عمق ورؤيا. وقد

تكون قصيدة "إرتسام" خير معبر عن هذا البعد

المشهدي وكذلك قصيدة "نو افذ" التي يقسّمها

الى ثمانى "نوافند": نافذة فتاة، نافندة عجوز،

نافذة كسيح... أما في قصيدة "ارتسام

فيتحدث عن وجه ظلً مرتسماً على زجاج المقهى

بعدما غادر صاحبه وهو كما توحى به القصيدة

تستدعى القصائد المشهدية لدى الدريكان

الضارج أو العالم بالأحرى، جاعلة منه قماشة

شفيفة ترتسم عليها المآسى الشخصية، الصغيرة

والكبيرة. يصبح العالم في أشيائه وتفاصيله

مادة تتشكل منها القصيدة و تتشكل فيها. و لا شك

في أن توالى المفردات اليومية أو المعجم اليومي

في هذه القصائد دليل على ارتباطها بالحياة

و العالم و التعادها عن "المطلقبات" اللغوية

والشعرية. ها هو البريكان يكتب عن "عقارب

مجرد متسول عابر.

عالم رحب تستحيل الاحاطة بعالم محمود البريكان منذ القراءة الأولى. هـذا شاعر كبير حقًّا ويفترض شعره قراءة تلو أخرى، نظراً الى ما يضمّ من قصائد جميلة وعميقة و"حديثة" تجمع بين الاختلاج الميتافيزيقي والنزعة العدمية والهمّ اليومي و"الموضوعية" الشعرية والنفس الغنائي. لكن غنائية البريكان هي غنائية داخلية، خافتة وخفيضة الصبوت ونابعة من الجرح الأزلى الذي يعانيه الشاعر، كائناً وجودياً وإنساناً غريباً في العالم وعنه: "صوت لا يشبهه صوت/ يأتي من أقصى البرية/ كتناوح ريح/ ليست من هذا العالم..." يقول البريكان. أو يقول: "وحيداً أنتمى... الى البرق الذي يكشف وجه الدهر في لحظة .../ الى جزء من الانسان في الظلمة مفقود.../ الى ما يسقط الضوء على منطقة المعنى...". قد يبدو البريكان في أحيان ذا نزعة صوفية وفلسفية مثالية (أو أفلاطونية) لكنه لا يقع في التجريد اللفظى والمعنوى ولا في جفاف السُّؤال الفلسفي: "أنَّا في انتظار الغامض الموعود..." أو: "لأن للنّار وراء رقصها العنيف/ جسماً من الرماد، أو روحاً من الدخان"، "أدخل لحظة/ في مجرى الأبدية"

كم يحتاج محمود البريكان الى قراءة حقيقية، تعدد اليه حقه المفقود وتصحح الخطأ التاريخي الذي اقترفه النقاد العرب في حق شعره وتجربته الكبيرة. فهذا الشاعر المجدد والمحدث ظل شعره وقفاً على الساحة العراقية ونادراً ما كسر حال الحصيار البذي وقيع فيه على خيلاف الكثيرين من الشعراء العراقيين. وقد ساهمت عزلته و"اغترابه" الداخلي وبعده عن الأضواء في إبعاده أكثر فأكثر عن معترك الحداثة الشعرية، هو الشاعر الحديث بامتياز والطليعي بامتياز والرائد بامتياز. وقد كان فعلاً سبَّاقاً في حداثته هـو الـذي جايـل السيّـاب والبياتـي والحيدري مثلما جايل سعدى يوسف ويوسف الصائغ وسواهما. شاعر رائد لا أحد يدرى كيف سقط اسمه عن "قائمة" البروادهو الندي ينتمي الي المستقبل أكثر من الكثيرين من الشعراء الذين جايلوه أو جاؤوا من بعده. ولكن لا يهم ان يظل البريكان "معزولاً" عربياً ومهضوم الحق، فهو يكفيه أن يكتب ما كتب من قصائد كي يدخل ملكوت الشعر. بل يكفيه ان الشعر كان عزاءه الوحيد في عالم ملؤه الأسبى والألم واليأس: "أحاول أن أقهر الموت عبر القصائد؟ أدحر بالشعر هذا الظلام.../ أحاول أن أجعل الفقد أجمل حين أصوغ المراثي" يقول الشاعر. وفي قصيدة أخرى يقول: "أكتب حتى تجفّ العروق وأبصر هاوية/ الصفصات الأضيرة فاغرة، وأمامي/ يمتد فيه البياض السحيق". ترى هل كتب محمود البريكان ما كتب كى يكون شاهداً على صمته وعزلته ووحشته بعيداً من أي مجد أو سـؤدد باطل؟ هل كتب ليبلـور "قلب الصمد الذي "يدق كساعة خفية" وليرى الأرض "بحراً من الزرقة الساطعة"؟

من ارشيف صحيفة الحياة اللندنية

ما أكبر هذا الشاعر حقاً.

عدد (6013) السنة الثالثة والعشرون خمیس (23) تشریر الأول 2025

96

لعدد (6013) السنة

لثالثة والعشرون -

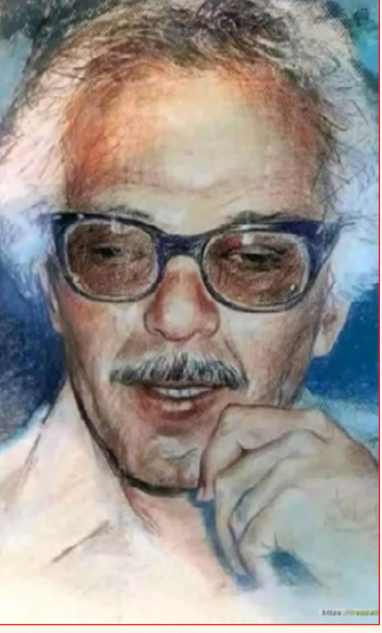
خمیس (23) تشریر

الأول 2025



يقول الشاعر محمود البريكان في قصيدته ( حارس الفنار ) : كان اليوُّم عيد ، ومكبرات الصوت قالت : كُلُّ أنسان هنا ، هو مجرم حتى يُقام على براءته الدليل .





محمود البريكان ..نصلُّ فوق الماء

ونحن نقيم الطقوس المأتمية في ذكري الدريكان نشعر أننا كلنا مذنبون ، حتى نغسل نفسي من لعنة ( وهم ) يطاردني ، كما يطارد أصحاب الشاعر في المدينة ، وأعلُّمُ أن أكثرهم

، وزفر أهاتهم ، هكذا تقول قصائده ، لا عن

عندما تلقيت نبأ مقتله ، كان عقربا الساعة يشيران إلى التاسعة من ليلة شباطية مبتلة ، اكتريت سيارة أجرة ، سارت بي بلا كوايح ، في شوارع مقفرة ، متناثرة الأضواء . المدينة الحجرية غافلة ، والسماء مبللة صامتة ، والأحياء مدثرون خلف الجدران بلا اكتراث كنت أقصد الوصول إلى مسرح الجريمة لأتمرن على دوري القادم في مسرحية ( العقاب انتماء طبقى ، أو عن تعصب عرقى ، ولكن عن الجماعي ) . يبدأ الدور بالسؤال : ( لماذا تركتم فطرة وجدان صادق ، وشعور جمعى بالألم البريكان وحيداً في ليلة داجية مثل هذه ؟). الإنساني الواحد، هكذا قال صديقة رشيد سـؤال تافه ، لم يدفع بلاءً ميرمـاً كان قد تقدّم ياسين . إلا أن الشاعر لا يلبث أن يستدرك مثل ( نصل فوق الماء ) ليحصد برعماً ليلياً في حديقة العباقرة التي تصدح بين أفنانها ليليات على تعاضده مع الألام الجماعية التي تتدفق نحوه من كل جانب ، بأقامة مراة الوهم (شوبان). أقفل المسرح، وخُتم على الدور حاجزاً بين الوجود وعدمه ، بين الحقيقة بسبعة أختام . نحن وحيدون ، وحيدون ، مثل

أيدينا من دم الشاعر .

وظلها ، فالبشر ( يموتون بداء الوهم ) على غيتار غجري حزين. بادرتُ بعد و فاته بأيام إلى استنساخ قصائده انفراد ، كما يموتون بفعل الحروب والمجازر

الجماعية على مرّ العصور. المنشورة ، استخرجتها من أكداس المجلات المحفوظة في مخزن الدار ، وكأني بهذا الأسترجاع الرمىزي لأثار البريكان أبريء

أيسن تكمسن حقيقة المسوت الفسردي والجماعي حول ملجاً الشاعر غير الحصين؟ إن إحصاءً كامسلاً لمئات المفردات المتوارية في ظل مفردة ( الموت ) المتواترة في شعر البريكان ، ستصفِّر يحتفظ بدفاتر نسخ فيها أشعار البريكان المتفرقة ، بأعتبارها ديواناً سرياً يجهر به مزهواً في كل مناسبة تسمح بالكلام عن شخصية الشاعر المعتزل. لقد ناء الشاعر بألام البشير ، وبكي دموعهم

وهم .. وهم .. وهم .. لهب التنور أمام عيون الجياع المنتظرين عند

لنا أبعاد ( الوهم ) التي يتأرجح خلالها رقاص ( الساعة السوداء ) المعلقة على الجدار بين ( البحر/الصحراء) و (التيه/الوجود) و ( الماضي / الحاضر) و ( الأن / الأبد) و ( الماء / المراَة ) . و الشاعر يحصى دقات الساعة :

إن الموت يظهر في (ظلمة الرؤيا) مثل ( نصل فوق الماء ) كما يتقدم في الوجود الخارجي مثل ( مسخ من المسوخ المقنّعة ) في ( ظلال المرأة ) . وكلنا ينتظر موته مثل (قوس مشدود) ولكن لاعلامة على الرحيل ، والرحلة لم تبدأ بعد . إن ( الانتظار ) واحد من مراكر المعنى القوية في شعر البريكان، يمدده ويدوره كما يمدد خباز رغيفاً على

موته من عيار تافه لا يأبه بقلوب الشعراء وأغنياتهم الفطرية ، ولو أن قاتله انتبه عند الطعنة الأولى لقيمة الشاعر لأمسك يده عن أن تتوالى على الجسد المتهاوي بخمس عشرة طعنة أخرى ، بينما كانت غريزة العدم المجردة لا يذكر السياب والبريكان وسعدي يوسف من الرحمة قد اسقطت كل تبريس عقلي عند القاتل الذي أمعن في انتزاع روح الشاعر. يقال أن سائق السيارة الأهوج الذي دهس

جاء الموت أخيراً ، الموت الذي انتظره الشاعر طوياً ، بالا قناع ، في ليلة لا كأسل فيها و لا نغم، بل وحدة شديدة الوطأة، وصمت ثقيل. جاء الموت مسخاً حقيقياً انتزع روح الشاعر، غائصاً في ظلمة الليل . ولم يكن الموت وهماً . انتظر البريكان الموت ، ولم يكن مستعداً بما فيه الكفاية لمواجهته ، فقد كان أوهى من أن يقاوم صخرة ثقيلة ، جهمة الملامح ، تدحرجت في الخفاء وسحقته على سفح الوجود الأملس. بل أن رعبه من الموت بلغ أقصاه عندما لمح في حدقتي القاتل ، الذي يشهر نصل العدم البارد أمامه ، بريق الألم الإنساني المتموجة مثل ضوء فنار بعيد . غاص الخنجر بين الأضلاع النحيلة ، حينئذ جاء الشاعر يقين بابتداء الرحلة المنتظرة ، معُّ

طعنة الألم الحقيقي.

لم ينتظر البريكان موته كما انتظره القدريون والدهريون ، ولم يخادعه بارتداء الأقنعة ، أو يستمهله عمراً اضافياً ، إذ لما واجه مصيره على ساعة الوجود المتحركة إقداماً وإدباراً، يساراً ويميناً ، تخلّى عن (حقيقته واسمه) لـ

(الرياح التاريخية) وانتمى إلى زمن الفكرة

الجميلة ، زمن الحرية . لقد رأى في مخادعة

الموت عبودية للحياة واسترادة من أثقال

الوجود ، فاعترل المصير الجماعي وواجه

مصيره بمفرده . زودته موسيقى العزلة

بأجمل الأفكار ، وساعدته حريـة الشعر على

مقاومة العدم . إنّ الحرية – وقرينها الجمال

، جمال الأفكار - أقوى اختراعات البريكان

الشعرية . سار خارج الزمن لكى يتفادى

ساعـة الموت الحقـيرة ، واتخذ الشعـر سبيلاً

دائريـاً حول قبـور الماضـي . كان الشعر درعاً

صنعه البريكان من عيار الأفكار الخالدة.

لكن الشاعر الذي ابتكر نوعاً قيماً من مقاومة

العدم ، فاجاه الموت بسلاح بدائبي محمول

بيد بشرية جاهلة ، عدوانية بالغريزة ، كان

المفكر الفرنسي ( رولان بارت ) ندم ندماً شديداً على فعلته عندما وعي غفلته بحق رجل شهير . إن القتلة مصنوعون بمعايير لا يتصورها المغدورون. فلا بارت ولا منعم فرات ولا البريكان ولا غيرهم من أبرياء الحياة ( السائرين في نومهم ) قادرون على تجميد اللحظة المميتة التي تتقدم نحوهم مثل ( نصل فوق الماء ) . إنها لحظة متماهية خارج الزمن والوجود في المرايا المنصوبة على الطرق غير المألوفة ، ولا ينفع معها أي ندم . لقد أعدم قاتل البريكان خطط الشعراء لموت

يقول ( بورخس ) في أحد أحاديثه : ( الخلود الشخصىي ، مثل الموت الشخصىي ، أمر لا يصدق). لكننا ونحن الذين لم نشترك مع البريكان في حياته الشخصية التي صممها مثل ثوب على مقاسمه ، نجد في موتَّه خرقاً واسعاً في ثوب حياتنا . نحن الذين لم نصدق ( موته الشخصى ) صرنا نتعزى ببقاء قصائده شاهداً على (خلوده الشخصي).



محمود البريكان الشاعر القتيل



قد أعيد في هذه المقالة القصيرة عن الشاعر القتيل محمود البريكان شيئًا من البصرة، فمثل هذا لا يحدث دائما، أن يستدعى الشاعر مدينته أو أن تستدعى المدينة مثقفيها: فاقتران شاعر العزلة والصمت الخلاق، بمدينة الميناء واللغة والتراث هـو اقتران الجغرافيا الخلاقة بالمبدعين. وحيث الغربة التي تلغي فيك: بيتك، ومدينتك، وناسك، و مرابع صباك. تضيف إليك وجعا أخرا لم نكن نعرفه نحن العراقيين، ألا وهو الحنين المشبع بمأساوية حين تعبد صورة مدينية مطمورة في الزمن، فكيف و أنت تفقيد صديقيا مبدعا و خلاقا مثل البريكان الذي لم تلتق به إلا بضع مرات بين البصرة وبغداد، داخل الدرس وخارجه، في مقهى وفى شارع! وكانت كافيه لمعرفة ما يجول في فكر هذا الشاعر المبدع. فقد تكون الكتابة عن موضوع كهذا هي نوع من استرجاع الذاكرة لما يذهب منها . هكذا نحن نفقد بفقدان الأصدقاء الكبار أجزاء من وجودنا وهويتنا. أي تاريخنا

ومحمود عبد الوهاب ومحمد خضير ومهدي عيسي الصقر ومحمد سعيد الصكار وغيرهم إلا ذكرت البصرة. هذا الكيان السماوي الذي حط على الأرض العراقية ثم ولّد مدنا وبلدانا بلغة عربية، وبعمارة عربية، وبعادات وتقاليد عربية، المدينة التي جمعت بين نخيل مثمر، ومياه مرتحلة، بين مد يسقي وجزر يسحب أوساخ المدينة، مدينة على ضفاف نهر كبير هو جمع بين دجلة والفرات. يجاورها بحر كبير، هـو الأخر جمع بحار. فالنخل فيها جوار السدر، والشناشيل جوار بئر النفط. وأهوار مانحة جوار شجرة أدم. هي البصرة، أقدامها مياه، وسماؤها مياه، وعثوق نخيلها ثمار. وأنت تتلو أيات العطاء ما بين ثمر ومطر، نخيل وسباخ القرامطة والزنج تجدها مدينة لم تخلق إلا

البريكان حصيلة هذه الثمار كلها ، شاعر ولدّ لغته من صمت نخيلها وصبره، من لغة الفراهيدي وعتبة بن غزوان والجاحظ، ومن كل ما يمكن أن يبقى شاخصا للغد.ولكن البصرة كغيرها من مدن العراق انتزع عنها ثوبها القديم الحديث وبقت عارية من أبنائها وتاريخها. لذا ليس مستغربا أن يقتل شاعر أو أديب فيها، فالقتل سمة أصبحت

مع الأسف الشديد حالة مرادفة لكل من يقول لا لعهود الظلم والتعسف والموت. والبريكان بصمته وعدم انخراطه في جوقة المادحين، قال لا. اللصوص هذه الثيمة المبهمة ، يصبحون قتلة وهم بالتأكيد قتلة، لكنهم وهم المبهمون وغير المعروفين يختفون عن الأنظار، ولم يلق القبض عليهم رغم أنهم يمشون على أطوال قاماتهم وأمام أعين الرقباء. بيان صحفي صدر في بغداد عن أن قتلة الشاعر محمود البريكان هم لصوص سُرّاق . وهذا بالنسبة لهم يكفى لإبعاد التهمة، ورغم أننا لا نقول غير ما يقولون، وقد يكون صحيحا ما لم يثبت عكس ذلك. فلماذا يقتل شاعر هو أفقر من حصاة في برية العراق؟. وهل أن ثروته المادية كانت مغرية للصوص وكلها موسيقي دأب على جمعها منذكان في دمشق وبيروت والكويت في خمسينات القرن الماضي واستمر يجمعها حتى أخر نفس من حياته عندما كان يأتي بغداد ليتسوق الموسيقي الأجنبية من أورزدي باك.

الموسيقي هي كل ما يملك من ثروة في هذا العالم، وهل أن هذه الثروة الفنية نافعة للص في مرحلة القحط الثقافي؟ لا أعتقد أن لصا معنيا بالموسيقي يكون معنيا بالقتل أيضاء مرة أخرى لا نقول غير ما تقول إعلانات الصحافة الرسمية، عن موت ومقتل متنبى العراق الحديث وصاحب القصيدة المبكرة في تثبيت جوهر الحداثة.الشاعر محمود البريكان . ولكنه كما يبدو القدر الذي دفع بلص إلى قتل شاعر الصمت وشاعر الرفض والموقف، الذي مثل موقفه الرافض شرفا لكل الأدباء في الداخل وفي الخارج. فقد رفض قبل سنتين أن يلتقي طاغية العراق، لتكريمه فكان رفضه هزة لأجهزة الثقافة لم ينفع معها قبول الأخرين الذين أجبروا على توقيع ورقة يعترفون بها بفضل حاكم العراق على الثقافة والمثقفين. إن ما جعل البريكان يوغل

في عزلته هـو هذا التهاون لـدى المثقفين في لعب

أدوار ليست أدوارهم، وليتحولوا إلى جوقة مشروخة الصوت في مسيرة الحروب الدموية. فى الثقافة العربية يعرف البريكان بأنه صاحب القصيدة المتماسكة والغنية بالصور الحديثة، فالحداثة لدية ليست لعبة فنية أو شكلية بل هي موقف وجودي من الحياة. وموقف نقدى من الحداثة غير المنهجية أيضا. فهو يعيد ثورة الحداثة في الشعر إلى طابعها العربي المعاصر عندما يربطها نقديا وينائيا بحركة الشعر الرومانسي العربي. وليس كما يفعل نقدنا عندما يعيد تكوينها إلى تلك القصائد القليلة التي ترجمت من الشعر الإنكليزي أو الأوربي . ففي جوهر الحداثة عند السياب وغيره تقرأ شعراء مدرسة الديوان وأبوللو والمهجر والموروث العربي القديم. الشعر الحديث كما يفهمه البريكان هو "نفاذ لأعماق إنسان العصر، يتجاوز مظهر العاطفة،

ولابد أن يصدر عن ألذات الحقيقية للإنسان، لاعن شخصيته المصنوعة المطبوعة بطابع البيئة والتقاليد. ويتسم الشعر الحديث بطابع الحرية والتوتر، فهو ابن عصره، وهو يعتمد الإيحاء لا العرض، واقتناص اللمحات لا تجميع التفاصيل، وأود أن أضيف إن تراكم الصور وهو ما يظنه كثير من الشعراء أية حداثة - ليس إلا طريقة متخلفة – فلنس أمام الشعير الحديث إلا أن يتجه إلى التركيز، واستقطاب اقل عدد من الصور حول بؤرة ما. والواقع - يقول البريكان- لم يتمثل فعليا هذه الحقيقة إلا في حالات قليلة، وذلك مع مرور كل هذه السنوات على الحركة الشعرية الجديدة.ويهمني أن أؤكد أن الحداثة يقول البريكان ليست سمات مظهرية. بل هي التحسس العميق لوضع الإنسان الحديث متبلورا في صيغة فنية مناسبة. فالأصالة إنن تأتى أولاً، وخارج نطاقها تصبح غير ذات موضوع.

في اللقاء المهم الذي أجراه معه الشاعر حسين

عام ١٩٦٩، ونشرته جريدة ثقافة ١١ في عددها السادسي عام ١٩٩٨ التي تصدر في هولندا يكشف البريكان فيه عن حسن شمولي لمفهوم الحداثة لم نجده عند أي شاعر حديث في زمنه. فهو ينطلق بالحداثة من موقف فلسفي عميق لمفهوم متأصل في تكوين الإنسان المسئول نفسه، وليسس الإنسان العادي. فالشعر عنده مسؤولية كونية. وقائله يرتقي إلى مصاف الخلاق الكبار. فيقول عن ذلك" أن الشعر فين لا يقبل التسخير، ولا يحيا مع الحذلقة، ليس الشعر وسيلة لتحقيق إي غرض مباشر، ولا طريقة للتنفيس عن عواطف فجة ومن ثم فهو لا يخضع للتنظيم الخارجي. وقلما يعكس رغبات الشاعر اليومية. لأن منطقته ، منطقة ألدات العميقة، فالشعر هـو أبن النزوع الإنساني، وموضوعه الأساس تجربة الوجود بكل شمولها. وهو تمثل خاص لواقع التغير في الزمن، وقلق المصير والتأرجح بين الراهن والمنشود. إن شاعرا يفهم الحداثة مثل هذا الفهم العميق لا يمكنه أن يكون شائعا بين أقرانه و لا في مجتمعه، شاعر مادته الحداثة لا يمكنه إلا يرافق العزلة ولعله الموقف الذي دفع به لأن يرفض أن يكون في جوقة المداحين للأنظمة، مما جلب عليه غضب الساسة والمريدين.

عبد اللطيف وهو من طلابه أيضا والذي نشر

ومن خلال تشخيصه لحركة الشعر العالمية نجد البريكان ينخرط في إطارها العالمي ليس من خلال ما يقرأه من شعر لشعراء عالميين مثل طاغور، الذي يقول عنه أنه شاعر حقيقي أو ازرا باوند وريلكه وألبوت ونبرودا وناظم حكمت وخيمنت وباسترناك وغيرهم بل من خلال ميله الشخصي والحداثوي إلى الشعراء الذين يكون نتاجهم نوعا من عظمة الروح الإنسانية.فهو لا يبهره التأنق والاصطناع، فعلى الشاعر أن يتبع طريقه الخاصس، واستعارة لهجـة الأخرين هي

طريقة سيئة في الاعجاب.

لعدد (6013) السنا الثالثة والعشرون خمیس (23) تشریر الأول 2025



ناجح المعموري

هو كرسس تجربته الشعرية حول الانطولوجيا

وربما تبدو هذه الخاصية التي لها انعكاس

ظاهر جداً ، متأتية من تنوعات قراءاته وعلاقته

التي تقود الكائن الحساس نحو انشغالات ليست عاملًة ، بل هي خاصة جداً والواع الانطولوجي

فيه رو اسب التصارب عالمية . و طفي البريكان

من الاهتمامات التي شاعت وتلبست ابناء جيله

وتبدى هذا الموقف الثقافي والمعرفي متلبساً كل

تجربته وتشرب البريكان به، لـذا اتضح ذلك عن سلوكه اليومي وليس تجربته الشعرية فُقط . هو

هكذا تعامل البريكان مع الحياة المغلقة بتفاصيل

الانطولوجيا وغارقة وسط سوادات الحياة وغربة الكائن ، فيها حاملاً قلقه صليباً ، معلناً عنه

هذا مقطع شعرى حساس جداً، كاف لتقديم

كشوف ثقافية وانطولوجية ، تضع الشاعر في

مغايرة للسائد في العام من التجارب العراقية

والعربية قليـلًا. وما عبر البريكان في هذا المقطع

حساس وفيه قسوة ضاغطة، تضع الذات وجهاً

لوجه مع المجهول من المصائر، التي لا يشك

البريكان ما بها ستختار نهاية للانا، وتضع جداً

لهمومه وشحنات القلق والعدمية التي اضاءت

قصيدتـه «حارس الفنار» وقـد اضاءهـا القاص

والروائي يعرب السعيدي بالتماعات نقدية ذكية

بوقت مبكر و لابد من التذكير بأن البريكان كتب

عين مشهد الغييات والذهيات والفيراغ والضياع

كلها عبر عنها الفنار الذاهب الى اين؟ وعلى بقاء

الفنار ماثـلًا في البحر لزمـن ليس قصـير، لكنه

يختصـر الذهــاب الى ايــن؟ الناظـر لا يــدري الى

اى مكان هـو يتحـرك. وهذا مـا اختصـر المقطع

الشعرى «اجمل ما في العالم / مشهده العابر «

والفنار صورة مثيرة بشعريتها. ما ذهب اليه

البعض ضد موقف البريكان الانطولوجي بسبب

سياسي كان حاضراً ومهيمناً، بينما قرأ الشاعر

فوزي كريم تجربة البريكان بنكاء ملتمع ودقة،

من شاغل البريكان الشعري، الذي بدا غريباً عن

شاغل شعراء المرحلة، هو شاغل المعترك الداخلي

والذي تبدو الوجودية ظلاً من ظلاله. لكن هذا لا

يعنى بأن الاحساس بالعدمية معدوم، لأنه يواجه

أضاف الشاعر فوزي كريم: أن الاعتقاد بعدمية

البريكان ستضطرنا الى ايجاد مضرج تأويلي

من قراءة قصيدة اخرى للبريكان تحت عنوان

«احتفاء بالأشياء الزائلة» يبدو فيها الشاعر غاية

في احتضان الكائن الانساني، و الاحتفاء بمجده

ومجد الارض التي يقيم عليها:

تمتد الى دفء النار معاً

وعيون اربع

تتأمل طفلاً في مهدً

مصيراً ليس فردياً، وانما هو مصير بشريته.

، متمسك به ، لأنه وريث المقتول بصليبه .

بالموسيقي ،

اجمل ما في العالم

مشهده العابر

# 6

## محمود البريكان.. اجمل ما في العالم ، مشهده العابر

الليل فيلم السهرة انسام الفجر ترف رفيف جناح الفراشة العشب اللبن بعد الغيث يبدو منتعشأ ونظيفأ يتضح البريكان في هذا المقطع من نصه الشعري

«يقول في واحدة من» مقالاته المختارة «ان

الشاعر الذي يفكر هو الشاعر الذي يملك ان يعبر

عن المعادل العاطفي للفكرة لا غير: لكنه ليس

رسم الموقف الانساني المتسامى لنا اجمل

النصوص الشعرية التي لا يمكن لأُكثر التجارب

المعنية بالواقعي من الدنو اليها... لكن هذا

الموقف الفني لا يعني تأكيد قطعية مع الاحساس

المناجاة العاطفية المعبرة دون وسيط عن فكرة

والتى وقعنا عليها واضحة كمرأة مغسولة بماء

في القصيدة السابقة ، نراها في بضعة قصائد

بالضرورة معنياً بالفكرة ذاتها.

العدمي لدى الشاعر .

تختلف عن منجزاته الابداعية وسمات تجربته «احتفاء بالأشباء ، الزائلة» شُعرية منفتحة على فلنتأمل هذا التضرع، مقارنة بالقلب الجسور الحياة المعدمة، الفقيرة، لكنها سعيدة، لأنها الذي رأيناه في «حارس الفنار» ارتضت ما جعل من الحياة مسحة تستحق لهى ، اذا كان هذا عقابك

دعني اجتز عذاب الثواني سريعاً ذهب فوزي كريم الى ان هذا الوضوح بقصيدة اذا كان هذا اختبارك البريكان لا يلغى العدمية كموقف ثقافي مبنى الشجاعة أن أتأمل وجهى الغريب اعنى، ومعرفى، لان ذلك يمثل نتاجاً طبيعياً للصوت لكى اتنفس ثانية في سمائي لكي استعيد روائح المرهق بالتساؤل الذي القاه في قصائد البريكان ارضي اعني لأعثر يوماً على روحي الضائعة الاخرى. ما من تعارض الا اذا اخذنا معنى اعنى، لكى اعبر الفاجعة. «العدمية» مأخذاً فلسفياً غير شعري. وهذا الامر يعيدنى قليلا الى اليوت ومعادلة الموضوعي

توصل الشاعر فوزي كريم للتناص بين الشاعر الشهير ميووش وهـذا النص للبريكان المشحون بالحـزن و الأسى و القلـق، لأنه خائـف من لحظة مداهمـة المصير لـه، وهذا مـا يثير الرعب لديه. الموت هو الحقيقة الانطولوجية الشاغلة لمحمود البريكان الذي تلاشت لديه رغبة الدنو من الانا/ والتعرف على الذات وما يمور فيها من توهان فهو الذي قال: هبني الشجاعة ان أتأمل وجهي

، منها «فقدان الذاكرة» حيث سيادة التوسل

بالميتافيزيقيا وكأنه منكسس، ضعيف، خائف من

مداهمة اضطر للإشارة لها، تعبيراً عن موقفه

الانطولوجي وذاكرته الخازنة لما ينفرد به من

مشاعر ومواقف جعلته شاعراً منفرداً بتجربته

وصمته وتكتمه وكأن حياة الشاعر الحقيقي لا

الاهتمام الانساني الذي لا يقبل الجدل او يثير الشكوك في نصس «احتفاء الاشياء الزائلة» قوة العلاقة والتفاني بالتعايش المشترك، وثنائية النوع التي لم يصرح بها، وتكتم عليها، هكذا

ومخفياته، الاثنان هما اربع ايد، وعيون اربع، لحياتهما معنى، هو الذي لا يعطل الموقف المعرفي

الرمازى والكشاف وما يؤديه الرمز - البرق - ذاته الـذي فاض معنى عـبر «حارس الفنـار» وقدمته البروقط، لا تختلف كشيراً عن إضاءة الفنار المتسامي عالياً.

قبَّةُ الليلُ في لحظة تتفطر الارض بحرُّ من الزرقة الساطعة

وتواصل في العتمة القارسة

العدم غير مختف، بل معاين، صورته بطاقتها بحصول متغيرات جوهرية.

المجهول، المعروف .

الكائن / الفرد، غريب، مطرود، يرى ويتجاهل هي الحلم، فالفنار مفقود والبرق مؤقت السر

الانفلات منه. من ارشيف الناقد الكبير ناجح المعموري وسبق

هـو البريـكان لان الشعـر لا يفصـح عـن اسراره

الذي اختاره البريكان. لذا لعب البرق دوره

فحأة تستحيل شو اهد من مدن دارسة

ثم تستأنف الكائنات تنفسها

الحسية ملفته للانتباه فالكائنات تعاود تنفسها، بعد دمار علامات مهمة للمدن وبيوتها، تعنى تدمير كامل لكن الامل الطفيف يلقح الحياة بفسحة من الحياة التي يستحق البقاء من اجلها. والبرق في هذا النص هو الامل والمرتجى

المجهول يطرق المغلق ويشير نوعاً من الرعب، وتضيق تصورات الانا الملاحق بلحظة غامضة ، لكنها معلومة غير معروفة زمنيتها.

يعاين الكائن ذاته بلحظة تستدعيه وهو بقلق وريبة، لان الامتحانات دائمة الحضور في الحياة لان الحياة خالية من المصاعب، والامتحانات، لن تكون حياة. لذا فان حيرة البريكان ليست مؤقته والتفاؤل لم يكن مستمراً. هـو شاعر ارتضى ان يتوزع بين هموم وأمال، لكن الاختبار ملاحق له، لا يعرفه بأي طريقة يحضر ويأتيه وتتحقق نهاية

ويطفر من بين اكوام هي انهيارات، يجلس بها حاضرة بشكل بسيط، لان الشاعر منحها صفة التنفسس. وللأسف فان اجمل ما في العالم مشهده العابر/ ومباهجه الصغرى/ طوبى لك/ أن كنت بسيط القلب/ فستفهم مجد الارض القلب/سحر الاشياء المألوفة/ ايقاع الدأب اليومي/ وجمال اواصر لا تدقى/ وسعادة ما هو زائل. نص فداض بضغوط وارتباك، كلها تفضى الى حياة لن تكون

يحتُّفظ بتكتماته، لأنه مجبول عنها. ما قاله فوزي كريم رسم به توصيفاً عميقاً وبليغاً للبريكان الذي تعامل مع الانسان وشرط حياته ومصيره محوراً مركزياً في كل تجارب البريكان الشعرية. وهو بهذا المحور يقف على مبعدة من التيار الشعري العراقي الرائد جملة، باستثناء السياب، الانسان، لا لأفكار التي يولدها الانسان بفعل معتركه مع التاريخي، هو الذي يعنى البريكان الشاعر، بالدرجة الاولى. حتى مشاهد

الحيوان والشيء «السفينة/ النسر، الجواد القديم/ المدينة، الصخرة. لا انما تتأنسن داخل خبرة القصيدة. بالإضافة لكل هذا فأن البريكان شاعر منشغل بالتاريخ ولكن فقط، لكي يحسن

ان نشرت في صحيفة المدي

محمود البريكان يتحدث عن تجربته مع الشعر الحر

## الشعر الحر ليس أسهل من الشعر العمودي ، وهو يحتاج إلى حس موسيقي خاص والى درجة عالية من التركيز ..

أعد المقابلة : عبد الرزاق سعود المانع



تفاهلة ، وسلواء كتبوا شعراً عمودياً أو حراً فأنهم

لن يأتوا بجديد . إن المسألة مسألة خلق ، والتجديد

الشعري أدق وأعمق بكثير من أن يكون مجرد إيثار

لهذا الضرب أو ذاك من ضروب النظم . وهكذا يمكنك

أن ترى أن الشعر الحربرىء من سخافات المتشاعرين

. فالشعير البرديء ، رديء سو اء كان عموديـاً أو حراً

. المهم أنما هو امكانات الخلقومع كل ما لحق الشعر

الحر من ابتذال ، فأنا على ثقة إن الأمكانات الجديدة

أما القول بأن الجنوح إلى الشعر الحر سببه القصور

عن اتقان الشعر المقيد، فهذا بصراحة كلام يشف

عن جهل . ومن المؤكد أن الشعر الحر يبدو (أسهل

) لكثيرين وهم أولئك الذين لا يحسنون نظمه ولا

قراءته . ولكن أي شاعر حقيقي جرب النظم على

الطريقتين : القديمة والجديدة ، يستطيع أن يقرر أن

كتابة شعر حر جيد تحتاج إلى حس موسيقي خاص

، والى درجة عالية من التركيز والقدرة ، لكي يحقق

الشاعر الصياغة المثالية والتناغم الداخلي دون أن

يقع في شرك النثرية ، وهو ما لا ينجح فيه سوى

- يبرز هنا سؤال ، استاذ محمود ، فهل ترون أن في

× بالطبع كلا .. فالأشكال الجديدة ليست نقضاً للتر اث

القديم اطلاقاً ، بل هي تطوير واعتناء ، والحق إن

التراث لا ينمو بالجمود والتكرار ، بل بالتجديد

والإضافة المستمرة . وأنا مثلاً أحب الشعر القديم كل

الحب، وولائي عظيم للتاريخ الشعري، ولكني أجد

للشعـر الجديد طعماً خاصاً لأننـي معاصر ، والتحرر

النسبي في الأوزان مستحسن بقدر ما يعني على

تحقيق التجديد الشعري بمعناه الأعمق. أما أن يكون

الأشكال الجديدة نقضاً للتراث القديم ؟

قلدل من الشعراء ..

تجنح إلى الحرية وتحسن استعمالها.

الستاذ محمود داود البريكان ، مدرس اللغة والأدب العربي ، في معهد إعداد المعلمين في البصرة . ورئيس تحرير مجلة (الفكر الحي) التي تصدر عن مديرية التربية في لواء البصرة، وهو واحد من الشباب المثقف، ذوي الأطلاع الواسع في الأدبين العربي والغربي، وصديق الشاعر المرصوم (السياب) له تجربة واعية مع الشعر المعاصر ، وله فيه رأى خاص ، ننقله في هذا الحديث السريع الذي اجريناه معه .. - نحب أن نبدأ ببعض الأسئلة الخاصة ، منذمتى

بدأتم ، يا استاذ محمود ، قرض الشعر ؟ × البدايــة الحقيقيــة للشاعــر هي الفترة التــي يتبلور فيها اسلوبه الخاص ، وموقفه من الوجود ، وكل ما قبل ذلك فمحاو لات بدائية . لقد كتبت كثيراً ومزقت . على أن التحول الشعري لدي بدأ في وقت مبكر جدا ، خلال سنوات الدراسة .

- وهل قلتم الشعر في البداية على اسلوب الشعر الحر أو الشعر المقيد ظ

×لقـد بدأت بدايـة كلاسيكية ، وخبرت ألـو ان الشعر واوزانه ، ثم اتجهت إلى طرق أبواب جديدة ومن ثم ، إلى سلوك سبيل التصرر في الأوزان . غير أني لم أتخل عن العمودي ، وبقيت ألجأ اليه في بعض الحالات ، و لا أرى تعارضاً في ذلك .

- سمعت أخيراً أنكم تنوون اصدار ديوان لكم ، فما مدى صحة هذا الخبر ؟

× في النية اصدار ديوان هو جزء من مجموعة مؤلفاتي الشعرية غير المنشورة ، ويؤمل أن تصدر بعده الأجزاء الأخرى . المشروع قائم ، وقد يحتاج إلى

- وعن الشعر الحر ، ما رأيكم في التهم التي يوجهها خصومـه اليـه و الى القائلين فيه ؟ علـى سبيل المثال : انه انما يقصده القائلون فيه طلباً للسهولة وقصوراً منهم عن الشعر المقيد ؟

×لقد كثر الكلام حول ( الشعر الحر ) كما كثر الذين ينظمونه من غير المؤهلين ، أن أكثر ما ينشر من الشعر ( الحر ) لا يمت إلى الشعر ولا إلى الحرية . بل هو كلام هجين ، ليس فيه جمال الشعر و لا بساطة النثر . وهـذا لا يعنى سقوط الشعر الحر ، بل سقوط الشعراء . أن الشعر الحر موافق لمطالب التعبير العصري ، ولكنه أنما يتألق على أيدي الشعراء الحقيقيين ، فاما التافهون فيحولون كل شيء إلى

- هل تعتقدون أنه اكتملت للشعر الحر المقومات الضرورية لكى يحيا ويستمر ؟

× المهم امكانـات الخلـق ، والشعـر الحـر أقـدر على تجسيدها . الأكثرون يقلدون فيبتذلون كل شيء . أما المبدعون فيتخطون أنفسهم، وهؤلاء يحيون وتحيا معهم أشكالهم . للشعر مستقبل ، همو نفسه مستقبل المواهب ليس لنمط الشعر الحرأي قيمة في ذاته، التجديد هو أولاً قضية روحية .

كلا ، لست قلقاً على مصير الأوزان الحرة ، ولكن هل تتحقق من خلالها إبداعات عظيمة ؟ أن تبدع أو لاتبدع ، هذه هي المسألة !

 المعروف أنكم يا استاذ ، تعزفون كثيراً عن النشر ، فهل تعتقدون أن هذه هي الطريقة الصحيحة في حياة الأديب ؟ وبالنسبة للناشئين من الأدباء هلّ ترون الأقبال على النشر أم التحفظ فيه و الأقلال منه أصلح لتقويم نتاجاتهم ؟

× هـذا موضوع دقيـق ، تصعب معالجتـه في كلمات قلائل . وليس هناك قانون واحد للأدباء ، لأن الأدباء مختلفون طاقة وهدفاً. من الأدباء من يناسبهم ويكفيهم النشر في الصحف والمجلات والأذاعات . انهم يطفون فوق الأحداث اليومية ، ويخاطبون النوق السائد، ويطلبون شهرة لا تدوم ونجاحاً شخصيا خادعا وقد يكون لبعضهم دوره وأثره الوقتى المحدود، ومن الأدباء من يتطلعون إلى مستويات خاصة ، ويطمحون إلى إنجازات حقيقية باقية و الى تحقيق اعمال فنية كبيرة . انهم يتمسكون باصالتهم أمام مختلف المؤثرات، فمن الطبيعي أن لا ينخرطوا في اية جوقة ، وأن يبتعدوا عن الأجواء الأدبية الدعائية ، أنهم مشغولون بالحياة والإبداع ، وهم يريدون أن يخدموا قضية الإنسان بالطريقة التى تناسبهم فبالطبع يكتب المرء ليقرأه الأخرون ، ولكن من حقه أن يقرر اسلوب التزامه ولماذا يجب على أي أديب أن يطل من نافذة الصحافة ؟ أو يتكنف لما تقتضيه الإذاعات من اسفاف؟ أنا مقتنع أن وسائل الإعلام في وضعها الراهن تسبىء بالجملة إلى القيم الثقافيـة الرفيعـة ، وهي تميـل إلى تسطيـح الأعماق وتحويل الفكر إلى نشاط استعراضي. أنت ترى أن القضيـة قضيـة قناعـة شخصية ، وعلـي كل اديب أن يقرر طريقة وأن يحدد وسائله ومجالاته تبعاً لذلك . ولئن كان الأديب مسؤولاً فأنه حر في أن ينهض بمسؤوليته وفق ضميره الخاص أنني لا أثق بمقتضيات العرض والطلب في الحركة الأدبية . على الأديب أن يحمل مسؤوليته وحيداً. ومن الطبيعي أن يتخطى ما هو راهن وان يغامر على المستقبل .



www.almadasupplements.com

Email: info@almadapaper.net طبعت بمطابع مؤسسة

حب الحقيقة . النقد الذاتي . و أولاً وأخيراً: أن يكون الَّرء حياً ملء الحياة. مجلة البيان الكويتية (كانون الثاني) ١٩٦٩

- أخيراً اما هي اللوازم والشروط الضرورية

× التشبع بالـتراث : الشعـري و الفكـري ، إلى الحـد

الضروري لتكوين حس تاريخي عميق بالموروثات

التفتح على العصس ، وتمثل ثقافته ووعيى ظواهره

للشاعر اليوم ، في رأيكم ؟

يمكنكم متابعة الموقع الالكتروني من خلال قراءة QR Code:

ملحق أسبوعي يصدر عن مؤسسة

للإعلام والثقافة والفنون

رئيس مجلس الإدارة رئيس التحرير

رئيس التحرير التنفيذي

علی حسـین

هيئة التحرير

غادة العاملي

رفعة عبد الرزاق

### عارف الساعدي

شكُّل الشاعر محمود البريكان ظاهرة كبيرة في الشعرية العراقية والعربية، اتسمت بجودة شعره وباحتجابه وزهده في الحضور والنشر، فنادرا ما تجد شاعرا زاهدا في حضور المهرجانات أو الدعوات والسفر وطباعة الدواوين واللقاءات الت<mark>ل</mark>فزيونية، والكثير الكثير من عوامل النجومية والشهرة التي يطمح أغلب الشعراء لها، إلا أن البريكان زهد بكل ذلك. ولكنه في الوقت نفسه، بقي ساهرا وحارسا على القصيدة العربية الحديثة، يتأملها ويراجع فيها، يضيف لها مزاجاً مختلفاً عن معظم الرواد، فينفر بها بعيداً عن غنائية جيله، ورومانسيتهم، يغذِّي قصيدته بمرجعيات ثقافية كبرى، ربما تعدى شعراء مجايلين له بخطوات عديدة، حيث الثقافة العربية والأجنبية تدخل بقوة في نسيج القصيدة البريكانية، تلك التي تحولت بفضل صاحبها المحتجب إلى ما يشبه الأسطورة، حيث تنسيج الحكايات والقصص الغريبة عن شاعر عراقي اسمه محمود البريكان يراه شعراء البصرة بعدد محدود جدا. لم يكن متاحاً للجميع، لذلك تحول إلى أسطورة الغائب الشعري، الدي نتسقط حكاياته وأسراره، حتى قيل لنا إن قصائده أيام الحرب العراقية - الإيرانية كانت مودّعة في مصرف الرافدين فرع البصرة، وهي حكاية غريبة لم نتثبت من صحتها، ولكن البريكان تحول مثل كرة الثلج إلى حكايات و أساطير، حتى موته كان يشبه الأسطورة حين تنبأ به في أحد نصوصه:

ع<mark>لى</mark> الباب نقر خفيف

على البابِ نقر بصوت خفيف ولكن شديد الوضوح يعاود ليلاً. أراقبه. أتوقعه ليلة بعد ليلة

أصيخ إليه بإيقاعه المتماثل

يعلو قليلا قليلا

أفتح بابي وليس هناك أحد

من الطارق المتخفّى؛ ترى؟

شبح عائد من ظلام المقابر؟ ضحية ماض مضى وحياة خَلَتْ

أتت تطلب ألثأر؟

ومهرا لأجل الرحيل

روح على الأفق هائمة أرهقتها جريمتها أقبلت تنشد الصفح والمغفرة؟

رسولٍ من الغيب يحمل لي دعوة غامضة

وهـذا الغياب المتعمَّد من البريكان نظر إليه نقَّاد وباحثون منهم

الدكتور حيـدر سعيد، حيث سمّـاه «شهوة الغيـاب»، فمثلما أن للحضور شهوة، كذلك فإن للغياب شهوة تمنح الغائب هالة عظيمة، وهذا ما كان عليه محمود البريكان الذي ربما كان يشعر بالمرارة حين لم يجد اسمه في قائمة الشعراء الرواد، وهـو الذي ينظـرِ إلى نفسـه وإلى تجربته على أنـه متقدم على

وحين ننظر إلى نتاج البريكان الشعري، ففي الواقع لا يوجد عمل شعري يجمع كل شعره، فقد كان محتجبا عن النشر والظهور، ما عدا بعض الملفات والقصائد التي كانت تُنشر له، وبالأخصى ملف مجلة «الأقالم» ١٩٩٣ وملف ١٩٩٨، فضلاً عن عمل نشره عبد الرحمن طهمازي دراسة ومختارات ضمت ١٢



نشره باسم المرعبي «متاهة الفراشة» ٢٠٠٣ ضم ٧٠ قصيدة، لذلك بقي شعر البريكان حلما يراود جميع مريدي الشعر الحديث فضلاً عن أن حضور شعره الأن هو استحضار له من جديد، قد ينافس على الريادة، من حيث الأسلوب و الموضوعات، لا من حيث التاريخ والبداية.

فصـة هذه الأعمـال الشعرية بدأت حين كلُّفنـي الناقد والمترجم الدكتور حسن ناظم وزير الثقافة والسياحة والأثار السابق، مديــراً عامــاً لــدار الشــؤون الثقافية، حيــث بدأنــا بسلسلة في غايـة الأهميـة بدأناهـا بالأعمال الكاملـة للجو اهـري، ومن ثم استمـرّت القائمـة لتشمل عدداً كبـيرا من الـرواد العراقيين في مياديـن الشعر والقصة والفكر والمعرفـة، وهنا التمع البريكان في ذاكرتي مرة ثانية، وبدأت اتصل بأصدقائي من شعراء البصرة، وأسال عن شعر البريكان، أين ذهب؟ وهل هناك جهـة تحتفظ بشعره؟ وأسئلة عديـدة بدأت أطلقهـا في وجوه أصدقائي شعراء البصرة، وبعض القريبين من محمود البريكان، وقتها تكفل الصديق الشاعر على نوير بمتابعة الأمر، وقد دلني على أخي البريكان، وهو عبدالله البريكان الذي يقيم في المملكة العربية السعودية، وأعطاني صفحته في «فيسبوك»، فدخلـت علـى الخاص، وسلمـت عليـه، وعرَّفتـه بُنفسـى، فردُّ التحية باقتضاب، ثم قلت له إننى أريد أن أطبع أعمال البريكان الشعرية، فلم يردّ علىّ، تركته أياما، وعُدتُ إليه، فلم يرد عليَّ، ثم عُدتُ إليه ولكن من دون جواب، حتى سمعت بعد اقل من

شهر بوفاته، ساعتها علمت صعوبة وضعه الصحى أيام كنت أسأله عن شعر أخيه البريكان. كانت لحظة مخيبة، فقد ضاع الخيط الذي يوصلنا إلى شعر البريكان، ومرت سنتان تقريباً أو أقل بقليل، حتى عاد الصديق علي نوير ليخبرني بأن ابن عم البريكان قاسم البريكان المقيم أيضاً في الرياض، قد تحصل على كل شعر البريكان، حيث سلَّمته زوجة عبد الله الأمانة التي كانت مع زوجها. اطمأن قلبي أنَّ شعر البريكان بخير وعافيةً ما دام موجوداً بأياد أمينة، وبدأنا بجولة مفاوضات مع قاسم الشمري، عن طريق على نوير للقائه، ولكن مرت أكثر من سنة دون أن نوفق للقاء، حتى حان موعد برنامج «المعلقة» الذي كنت أصوّره في مدينة الرياض، وبدأت أتواصل من السيد قاسم الشمـري الـذي زارني يـوم ٥ - ٢ - ٢٠٢٤ في مقـر إقامتي في الفندق في الرياض، وكان شخصا أمينا على تراث ابن عمه، فشكرته باسم المثقفين العراقيين، حيث حافظ على هذا الإرث العظيم، وسلمني لحظتها حقيبة تزن عشرة كيلوغرامات، وإذا بها أشعار محمود البريكان. شعرت بسعادة غامرة تلفني في الرياضي، بقيت فيها ثمالًا حيث عدت إلى البصرة بعد يومين، مشاركاً في المربد الشعري ومعي أشعار البريكان التي كانت أشبه بالتميمة التي يبحث الناس عنها.

عدت بعد ذلك إلى بغداد، ومباشرة قمت بتشكيل لجنة من أساتذة متخصصين وشعراء قريبين من البريكان نفسه، حيث كانت اللجنة مكوَّنة من ماجد السامرائي، وعلي نوير، وطالب

واضحة تماماً، فبدأنا بجولة تنضيد الأشعار، ومن ثم مطابقتها ومراجعتها وتصحيحها، كأن العملية عملية تحقيق نص تراثي لصعوبته، ولكن أخيراً استوى العمل على عوده، وخرج بطأة تليق بشعر البريكان وبمرحلة غيابه وانتظار الكل لشعره. الغريب أني أهديت نسخة من ديوان البريكان بمجلدين لأحد الشعراء الأصدقاء، وكان يتطلع بحب لقراءة شعره، لكن بعد يومين التقيت صديقاً لي، وإذا به غير متفاعل مع شعر البريكان، قائلاً إن لغته غير شعرية وعوالمه مختلفة عن جيل الرواد، وإن الأفكار التي يطرحها في شعره ممكن أن تُطرح في مقالـة فكرية أو فلسفية، وهذا الشاعـر الصديق ليس جاهلاً أو قارئاً سطحياً، فكيف تُقنعه بأن للبريكان لغة خاصة مختلفة عن كل الشعراء العراقيين وأن الميوعة والرومانسية واللغة الندِّية أبعد ما تكون عن تجربته الشعرية، كما يقول حسن ناظم في كتابه «الشعريـة المفقـودة» ٢٠٢٠: «من هنا تكـون تأملات البريكان في الوجود منطلقاً لتأسيس حرية، حرية خاصة به، تتملص من اشتراطات الأيديولوجيا؛ سائدة وغير سائدة، ومن شرك اللحظة الراهنة بكل ثقلها ومعطياتها المهمة للشاعر مع ذلك، وأخيراً من أعباء التراث الشعري؛ قديمه وحديثه، هذا التملص والروغان فرض على أشعار البريكان لغة خاصة، لغة كان عليه أن يكتشفها ويطوّعها لأغراضه، وأن يجرّب وفاءها بمراميه في قصائد متنوعة ومتعددة، لغة (ليست شعرية) تتوخى كتابة قصيدة حقيقية... إن هذا التفكير في اكتشاف لغة تلائم التأمل الأنطولوجي شعراً هو بمثابة مسار آخر في

تجديد الشعر العربي يوازي المسار الذي اختطه السياب ونازك

وبلند الحيدري، مسار لم يُكتب له الانتشار ولا كان له تأثير بين

الشعراء العرب...». وقد لا يتفق مع هـذه الأراء عدد غير قليل

من المتذوقين والنقاد، من الذين يبحثون عن اللغة المائية أو الصورة الشعرية الصادمة التي يحفظها الناس ويتناقلونها،

ولكن هنا في تجربة البريكان علينا أن نتوقف متأملين هذه

التجربــة الوجودية التي طوُّع لهـا الشعر، الشعر فقط؛ لتتجلى

أسئلـة وقلقـا ومراجعـة للتاريـخ ونصوصـه في «الطوفـان»

و «البدوي الذي لم ير وجهه أحد » وبعشرات النصوص الأخرى

التي تنبئ عن مرجعية تراثية قلقة تخترن وتستبطن السؤال

والحيرة والقلق وليسس الإجابةِ. لذلك فالذين يبحثون عن

إجابات مطمئنة لن يجدوا ضالتهم في شعر البريكان، لأن شعره يذهب بك إلى الشـوارع التي لا نهاية لهـا وإلى بيوت لا

عناوين لها. من يبحث عن القلق و الارتباك سيجده هنا، ومن

يبحث عن الراحة والطمأنينة سيجده عند غيره من الشعراء.

وهـذه كلهـا وجهات نظـر لا نفضّـلِ مـن خلالها البريـكان على

شعراء جيله، بقدر ما نصف بعضاً من تجربته الغامضة وغير

المقروءة بشكل جيد، لهذا فطباعة أعماله الشعرية، كما قلنا، هي

عبد العزيز، والدكتورة سهير أبو جلود، وعارف الساعدي. اللجنة اجتمعت أكثر من أربعة اجتماعات، وعملت بحرص ومعاينة شديدة لشعر البريكان، حيث كانت الأشعار التي جلبتها معي كلها بخط يد البريكان، وهناك خطوط و أسطر غير

لحظة استحضار جديدة للبريكان عراقيا وعربيا. هناك عشرات المباحث والموضوعات التي يحتملها شعر البريكان والتي لم تأخذ طريقها للدرسس والبحث العلمي، ففي النية عقد مؤتمر يتم بالشراكة بين اتصاد الأدباء والكتاب في العراق وبين جامعة البصرة، يتضمن بحوثا وشهادات عن البريكان وتجربته الشعرية، فضلاً عن حفل إشهار لإطلاق الأعمال الشعرية في موطن ولادته البصرة، لنحتفل به من جديد بين أهله ومحبيه وعشاق شعره، وهي لحظة لاستعادة تجربة مهمة من تجارب الشعر العربي الحديث.

