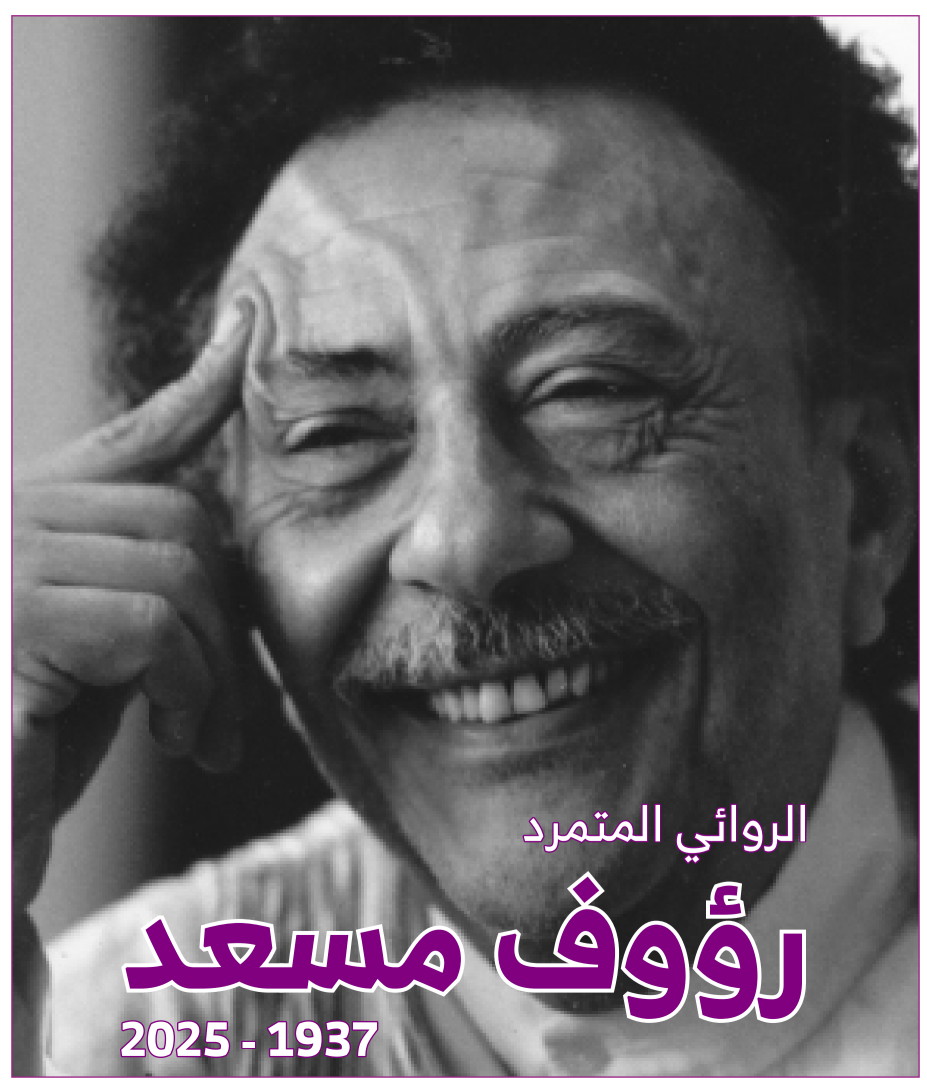




"22عاماً من التعبير الحر والمسؤولية الوطنية"

www.almadasupplements.com العدد (6012) السنة الثالثة والعشرون - الأربعاء (2) الأربعاء 2025





### رؤوف مسعد.. حكاية لم تخضع للسلطة

### مــمــدوح الـنــابــي

هي ألا تكون صادقة إلا بقدر ما هي مشينة .

66

رحل الكاتب المتمرد رؤوف مسعد المولود في بورتسودان

العربية، على المستوى الجمالي والأيديولوجي.

امتثل رؤوف مسعد عند كتابة سيرته إلى أدبيات السيرة الذاتية، فكانت أقرب إلى التعرية منها إلى تأمل مسيرة حياته، فالسيرة كما تعارف الدارسون

١٩٣٧، عن عالمنا بعد رحيل رفيق دربه صُنع الله إبراهيم بأشهر قلبلة، وكأنهما كانا على موعد للقاء من جديد بعدما فرقتهما الدروب والبلدان والمشاغل، رحل بعد رحلية عطاء باذخية في الكتابة الإشكاليية والمتمردة على التلاف أنواعها؛ الروائية والقصصية والمسحية والسيرية، وكذلك الكتابة الفكرية، بدأ مشواره الكتابي بكتاب مشترك مع رفيقي دربه صنع الله إبراهيم وكمال القلشي بعنوان «إنسيان السد» ١٩٦٧، ثيم توالت أعماله المنفردة التي كسرت الخط السائد والنمطي في الكتابة

فاستطاع بهذه الكتابة المغايرة والحادّة أن يصّنع لنفسه مكانًا فريدًا بين كتَّاب جيله ممن عرفوا بجيل السَّتينيات (أو جيل بلا أساتـذة)؛ جيل التمرد على النظام الأبوي بُمفهومه الواسع، فقدّم للمكتبة العربية نصوصًا لافتة مثل "بيضـة النّعامـة" (١٩٩٤)، و"مـزاج التماسيـح" (۲۰۰۰)، و"في انتظار المخلّص رحلة إلى الأرض المحرّمة" (۲۰۰۷)، و"إيشاكا" (۲۰۰۷)، وصولًا إلى سيرته "لمَّا البحير ينعسي" (٢٠١٩) وغيرها من أعمال إبداعية وفكرية، انطلق فيها من الذاتي إلى الموضوعي، وجعل تجربته الذاتية بكل ما تحمل من هو اجس ومعاناً ة ومصادرة وتنظيمات سرية، وتمرد، وهروب من الواقع ومن البوليس، وسجون واعتقالات، وإخفاقات في الحب والرواج، وأسفار ورحلات متعدّدة، وصراعات أيديولوجية؛ انعكاسًا لواقع سياسى واجتماعى واقتصادي متأزم، يرفع شعارات لا مكان لها على أرض الواقع، ومن ثمّ كشفت كتاباته عن همَّه الأول بتطلعه وشغفه إلى/ب الحرية ورديفاتها، فالتمرد لم يكن إلا بحثًا أو تقص عن هذه الحرية بكافة صورها؛ دينيَّة، وجنسية وحريةً في الكتابة دون التقيد بشكل أو نمط محدد سلفًا بأطر وقو اعد نظرية، فالكتابة عنده نهر متدفق، بلا رتوشى أو تشذيب، يكتب دون ترتيب أو تنظيم، أشبه بسيلان جارف أو على حد قوله: "أنا بحكى الحكاية

زي مـا بتيجي في دماغـي"، وأهمها الحريــة السياسية، التَّى إذا تحققَّت، تُحققت مُّعها الحريات الأخرى جميعها، وهـ و ما اضطره لأن يجعل جلّ اهتماماته القبض على جمرة الكتابة كي يصب فيها أفكاره "بشكل لا تظهر فيه عنصرية دينية أو تعصب عرقي ممقوت».

يعـدُ رؤوف مسعـد بشخصيته البسيطـة (على المستوء الإنساني؛ بوده وتفاعله مع الكتابات المنشورة على وسائل الَّتو اصل الاجتماعي بحميمية وصدق وبراءة، وعلى المستوى الكتابي؛ فلاّ يكتب كتابة منمقة مزخرفة، بل يكتب ما يعن له بماً فيه خرق للأعراف دون حجب أو مواربـة)، وبكتاباتـه التي جـاءِت خارج النسـق الأدبي، كاتبًا استثنائيًا بامتياز في كلِّ شيءٍ، بدءًا من انشغالهِ بالجسد وبإغوائه لأبعد حدّ، حتَّى إنه يراه «مركزُ . العالم، ومحور حروبه، وملعب انتصاراته وهزائمه»، فعدَّت كتاباته النموذج العربي للإيروتيكية، مرورًا بأنه الشخصى الوحيد الذِّي عاش فَّى الغرب ردحًا من الزمن دون أن تأخذه نداهة الكتابة بلغته، على نحو ما فعل كُتَّـابِ الفرانكفونيـة، وغيرهـم كأمـين معلـوف اللبناني و أهداف سويـف المصرية، بل ظُلُّ و فيًا لعربيته يكتب بهاً

حتى أخر نفس في حياته، أو لاختراقه في كتاباته لكافة

التابوهات الأخلاقية والدينيّة والسياسيّة، مرورًا بأرائه

الإخوان في البرلمان «هو نشاط جنسى»(١) والرُّبيع العَربي «ليس ربيعًا، وليس خريفًا» لكنه «شَتَاء سَخَطنا»، والثقافة في رأيه «تحجّرت بعد إغلاق باب الاجتهاد»، وأن شتاء السخط الذي نعيشه، نتَاجُ طبيعي لوجود ثقافة شائهة ومريضة تأسّست عَلَى قرون مـّن القهر والمداهنة والتماهي مع السَّجان(٢)، مرورًا بزيارته لإسرائيل والقدس بناءً على اقتراح التليفزيون الهولندي وتبعاتهما عليه باتهامه بالتطبيع والعمالة، إلى جانب اتهامه بمدافعته عن المثلبة، وصولًا إلى تأييده لـ «حماس» قلبًا وقالبًا، رغم تحفظه واختلافه أيديولوجيًا، إلا أنه ناصير موقفها في نضالها ضد عدو تخشي أنظمة بكافة عتادها وعدتها مواجهتها، بل تسعى إلى استقطابها بمصطلحات فضفاضة كالتطبيع، والاتفاق الإبراهيمي. و من شدة تأييده لموقف «حماس» المقاوم انتقد المعارضين والمتهمين لها بالخيانة والتمويل الخارجي، قائلًا:

«على مَن ينتقد «حماس» ويتهمها بالخبانة و التمويل

الخارجي، أن يمسك هـو السلاح، أو يمولها. عدا ذلك

مزايدة فارغة لا قيمة لها».

الصَّادمـة في شتى مناحي الحياة الاجتماعية والأخلاِقية

فشجاعته لم تقف عنـد حُـدود كُتابـة جريئـة مخالفـة والدينية والسياسية؛ فَالإباحية عنده «ليست فعْلاً في للأعراف الكتابية أو حتى الأخلاقية، وإنما تعدت هذا الجسد، ولكنها فعلٌ في العقل أيضًا»، وأن نشاطَ نواتٍ وذاك إلى شجاعة في المواقف والأراء، وهو ما عرضه للاعتقال والحبس في أشدها تنكيلًا، وفي أقلها ضررًا بالانتقاد واللوم لمثل هذه المواقف على نحو ما حدث له أثناء زيارته إلى القدس، فانتقده جميع الكتاب باستثناء عبلة الرويني وعبد المنعم رمضان، الوحيدين الذين و أليات تحكيمها.

دافعًا عن موقفه، أو ما تجلَّى بأرائه الحادة والشجاعة في كتابات بعض الكتاب (الغيطاني وزيدان)، واتهام البعض بالسرقة الأدبية، وكذلك رأيه في الجوائز الأدبيّة وَقَدْ كَشَفَ هَذَا الاستثناء وتلك الفرادة من جهة ثانية، عن صَّفَة أُصيلة في تكوينه، ومُطَّردة في إبداعه، وهي الصَّفة الْبَادْية في أَلْمْشَهد الاستهلاليَ لنصَّ أَإِيثَاكا " ٱلصَّادر عن دار ميريت ٢٠٠٧، حيث ينفتح النص عن "تلميذ صغير يضرج عن السطر دائمًا، ولا يمشي عليه رغم العقوبات المتتالية التي تنهال عليه من معلمته، قاسية القلب للخروج عن السطر". المشهد بكل دلالاته الكاشفة عن عناد الطفل وإن صحُّ تمرِدُه، وردِّ فعِل السلطة الباطشة (المعلمة هنا)،

هُـو صورة مُعبرّة ومُلخّصة لحالة ذات المؤلف المتماهية

هذا الاستثناء، جعله في فرادة من بين كُتَاب جيله،

مع ذات الطفل، لنصبح بإزاء ذات ليست مخاتلة أو حتى أنها ذات متعدِّدة، تتواءم مع الأيديولوجيات السائدة، بل على النقيض تمامًا فهي ذات متمردّة ثائرة ورافضة لكل ما يتعارض مع الحرية، ووأد الذَّات أيًّا كانت سلطتها، وهو ما جعله في صدام دائم، ليس مع السلطة السياسية وفقط، بل يتجاوزها إلى صدام مع السُّلطة الدينية (الكنيسة و التيار إن الإسلامية) وسلطة الأعراف والمواضعات الاجتماعية. ومن ثمَّ جاءت كتاباته/حالاته مو اجهـة لهـا؛ متخـدًا مـن الصّراحـة المُوْغلـة و الصدق العارى أداتين لهدم كافة التابوهات، وإزالة أوراق التوت التي ندَّعيها زورًا لمواراة كافة أكاذيبنا وتناقضاتنا و أيضًا قهرنا للأخرين، لهذا فكتاباته دائمًا تثير الحدل، لكونها صادمة، وعارية من كل زيف، بمعنى أدق لأنها حقيقية، تواجهنا بذواتنا، قبل ذات رؤوف مسعد.

لا ينفى مُسعد صفة التمـرُّد عنـه أو حتـي ينكرها، و يؤكِّدهـًا في كتاباتـه وحواراتـه فيقُّـول: "أنـا متمـرَّدُ بالسليقة على أسرتي، وطبقتي، وديانتي، وعلى مبدأ الكتابـة التقليدي"(٣) ومن ثمّ لا نتعجب من تمرده، وهو ابن قس على المؤسسة الدينيّة، التي نذرته الأم لها كخادم للرب، فما إن اكتشف الشيوعية حتَّى هرب من مؤسسة الكنيسة إلى مؤسسة الشيوعية. فاعتناقه الشيوعية كان تمردًا على الأسرة و الكنيسة وعلى كل ما كان سابقًا من دين وعقيدة. فهو لا يؤمن بجنة أو جحيم و لا بالقيامة، فقط هو يؤمن من أنه حينما يتعرف على "إلاهته سوف نتحرك سويًا حتى يوصلني إلى مرادي».

وهو ما قاده ذات مرّة لأن يُعلن رغبته في الانضمام ل»حزب الله» وهو المسيحي، كاتساق مع قناعته الرافضة لتقسيم الناس على أساس ديني، كما إن تمرده ليس متعلقًا بانغماسه في اليسار والتيارات المعارضة التي أدخلته السجن مبكرًا، بقدر ما هو بنية متغلغلة في ذاته تكشف عنها حالاته الكتابية، والمتتبع لسيرته الموزعة على نصوصه يرى ملامح هذا التمرُّد بادية في هجراته المتعددة بحثًا عن الهوية المسيحية المصرية «المهاجرة» التي أشبه ب،سنوحي، كما وصفها، بدءًا من هجرته الكنيسـة كمؤسسـة دينيـة عندما هاله الظلـم، و اكتشافه عالم الفوارق الطبقيَّة وسـط القساوسة، وهـو ما دفعه إلى أن «يلتجع إلى الماركسية باعتبارها ملاذَ المظلومين، والمبشرة بأرض الميعاد التي يتساوى فيها البشر»(٤ وإن كان تقبِّل الكنسية كتيار ثقافي مُتحرك، إلى هجرته من السودان إلى مصر، وهجرته من مصر إلى الغرب وإلى العالم؛ باحثا عن «الهُويَّة» وعلاقتها بالمكان (أي الوطن) ثم علاقتها بالدين (اليهودية والمواطنة) ثم علاقتها بالصراع العرقي الذي قد يكون واضحًا بلا أقنعة مثلما كان في جنوب أفريقيا قبل تحرُّرها من سيطرة «العرق الأبيض»، أو متخفيًا خلف أقنعة القومية و أقنعة الوطنية وأقنعة الدينية (كذا) كما جاء على لسانه في إحدى الحوارات.

وقيدٍ يأتي التمرُّد كنوع من المغامرة أو الفرادة على نحو

تمردُه على الكتابة الرُّوائية في أوَّل الأمر، واتَّجاهه إلى

المسرح ليكون مميزًا عن زملائه (صُنع الله إبراهيم،

وكمال القلش، وعبد الحكيم قاسم)، ثم تمرّد على القوالب والأنماط الشُّكْلية المألوفة، فهو أولًا رافض للمسميّات الشكلية، كنصُّ روائي أو سيرة، فقد تأتي جميعها في حالة واحدة، ومتضمّنة لأشكال جديدة كالريبورتاج الصحفي (عن العشوائيات في إمبابة بعد سعى الجماعات لتأسيس الجمهورية الإسلامية . فيها، عمًّا حَدَثَ وكيف حَـدَثَ؟) كما في «بيضـة النعامة» ١٩٩٤، والتي رصد فيها حالات التغول لدى الجماعات الإسلامية، إلى درجة التفكير في الاستقالال وتكوين جمهورية مستقلة كما حدث مع الشيخ جابر، الذي أعلن استقالل إمدانة، وأنها جمهورية إسلامية. لكن الجميل في الرواية أنها أدانت تراخي الدولة و أجهزتها في عملها، حيث كان لهذا الإهمال الأثر اللهم في انتشار العشوائيات التى كانت حاضنة للفكر المتطرف ونقيضه تجار السلاح والمخدرات. فالمدينة ظهرت في أواخـر الستينيات حيث كانت تستخدم كمكان لإلقاء زيالة المدينة، فيرصد الرواي تنامي الفقر في هذه المنطقة، وتركيبة سكانها التي يغلب عليهم انحدارهم من الجنوب/الصعيد حيث الفقر، والهروب من الشأر الدموي الذي يُلاحق البعض، كما احتلُّ هذه المنطقة تجار السلاح و المُخدرات ومَن يبحثون عن أماكن آمنة للفرجة على أُفلام البورنو. وكيف بدأ صغار المشايخ احتلال الجوامع والزوايا والتحريض ضد المخالفين، ومن ثمّ انتشرت المعارك بالأسلحة الخفيفة والثقيلة، وتحولت شوارع المدينة إلى ساحات حرب بعد اقتحام الحكومة وكر الإرهابيين. هكذا، «ذات

صور الشيخ جابر وتصريحاته الناريـة التي أعلن فيها قيام جمهوريته الإسلامية التي ستزحف جحافلها – كما قال – على بقية المناطق الكافرة لترجعها بحد السيف مرة أخرى إلى الدين الصحيح». أو تأتى الرواية حاوية للتقارير والتحقيقات، والشهادات إضافة إلى المدونات الخاصة كما نحد في نص "إيثاكا" الذي يعج بالاعترافات الخاصة التي

ليلة حشدت الحكومة حسب التقاريس الرسمية عشرين

ألف جندي ودعمتهم بالأسلحة الرشاشة والسيارات

المصفحة، أُعلنت الحكومة الصرب على الشيخ جابر، فقدت الدولة ماء وجهها بعد أن نقلت الأقمار الصناعية

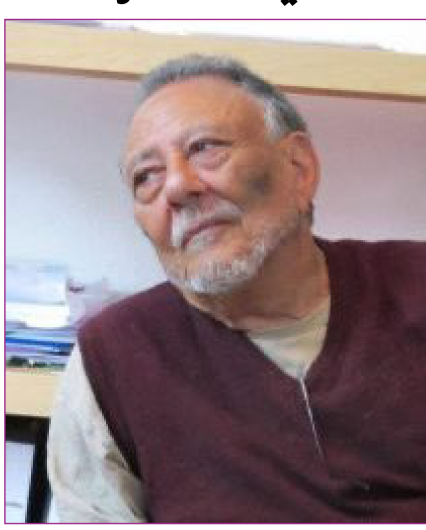
أدلى بها بعض الضحايا الذين تمكنوا من الوصول إلى هولندا، وكشفوا عن الأساليب الوحشية المروّعة التي استعملتها أجهزة الأمن والشرطة المصرية، وكذلك فريق الأطباء الموكل لهم فحص المتهمين، أثناء التحقيق معهم بتهمة "المثلية"، وازدراء الأديان، وبذلك تبدو كتاباته أو حالاته مزيجًا من السيرة ومزيجًا من تفاصيل الحياة اليومية، وتأثيرات السياسة على الواقع، ومزيج من الخطابات المضادة، وهو ما انعكس على شخصياته التي هي الأخرى مزيجٌ من الشّخصيات الحقيقية؛ كشخصيتُه (هُو) ووالده، وخاله، وأصدقائه، وأخرى لها حضورها العام، كسعاد حسنى وناتاشا الروسية، أو ما يُطْلق عليهم الشهداء باختلافات انتماءاتهم الأيديولوجية (مثل: سليمان الحلبي، وعمر مكرم، وشهدي عطية، والشيخ ياسين، ومحمود محمد طه، وعبد الخالق محجـوب، وفرج الله الحلـو، وفهد العراقـي، وإميـل حبيبي، وشبل الطنطاوي، وسيد قطب، وسمير قصير، وجورج حاوى) باعتبارهم ضحايا العنف، والشخصيات المتخيَّلة كشخصية المُـرَمِّم على سبيل المثال في "إيثاكا"، أو حتى شخصيـة سعـاد حسنـي، فرغـم واقعيتها، لكن استدعائها والحوار معها أضفـي بُعْدًا خياليًا عليها، وإنْ غلبت الشخصيات ذات المرجعية الواقعية على نصوصه، وثانيًا في رفضه القطعي لمواصفات الكتابة الروائية التقليدية، مننذ أنْ دَشُنَ مَانفستو الكتابة الجديدة مع كمال القلش وصُنع الله إبراهيم، في مقدمة رواية "تلك الرائحة"، ومن ثمّ غابتْ في مجمل نصوصه (باستثناء صانعة المطر) الحكاية الكلاسيكية القائمة على مراعاة التسلسل والترابط بين عناصرها، وإنما هي عبارة عن نثار حكايات قد تبدو متباينة في موضوعاتهاً. على نحو ما هو واضح في "بيضة النعامة أ دار مدبولي ١٩٩٣، ففيها ثمَّة حكايات متناشرة أو بمعنى أدق سيرة ذاتية أو روائيـة شنرية، محدودة في الزمان والمكان، عن ذات المُولَـف وعن رحلاته المتعدِّدة وعن سجنه، وعن علاقاته بأصدقائه، وفي أحد جو انبها سيرة للكتابة حيث يكتب عن أعماله مثل مسرحية "مقتل لومميا" ومسرحية "يا ليل يا عين" التي كَتَبَها عقب الخروج من السّجن، وكذلك كتابه المشترك مع صديقيه عن "إنسان السُّد العالي».

ومثلما يبدو . فَي النِّصِ مِتْمِرِدًا علَّى أَشْكَالَ التَّنميط والقولبة، نجده أيضًا مُخْتَرقًا للمحطّورات ومحطِّمًا للتابوهات في المجتمع، فيكسَرُ تابو الأقباط ويكتب لا عن حياتهم ومعيشتهم، وعلاقاتهم المتشابكة مع جيرانهم المسلمين، كما في نماذج إدوار الخراط ونعيم صبري، وإنما يكتب عن معاناتهم نتيجـة للطائفية، وما تعرُّضُوا له منْ حَرْق لكنائسهم ومحلاتهم التجارية كما حدث في أسبيوط، وقيه أيضًا يُعرِّج للانتهاكات الجنسيّة التي يتعَّرُّضُ لها المساجين. ومنَّ ثـمُّ نجـدُ أنفسنا في سباقَ محموم مع المكان والزمان وتداخلاتهما، لكن في النهايَّة عير تراكم مجموع الأحداث نقفَ مع نصِّ يشاكسُ واقعه المُنْتَج فيه، وكأنه يعارضه على مستوى البناء، فإذا كان الواقع أخذا (هو الأخر) في التحلُّل والتفكُّك في بنيته؛ فثمَّة طائفية، وثمة أصولية إسلامية بدأت تؤَّسِّس لجمهوريتها كما حدث في إمبابة، وثمَّة تحولات وإحلالات على مستوى البنية الاجتماعية والاقتصادية للمجتمع بسبب تغيير منظومة المجتمع بعد الانفتاح السَّاداتي وعودة العَمَالة بالمال من الخليج وتأثيرهما في تغسر نُمط القيم، و انتشار موجة التأشُّلُم. و أَيضًا ثمةً حضور باذخ للجسد، يتبعه وصف للعلاقات الجنسيّة بكافة أشكالها سوية ومثلية، وكأن النّص يريد أن يضع الجسدَ المقهور في مواجهة جَالًاده ليكتشفَ "ذاته" فصارت النساء. أجسادهن . بالنسبة له "بوابة الأمان و تحقيق الندات"(٦)، فالدات كما ينزي فوكو "ليست في حقيقة الأمر سوى جسد متناه يقيم علاقته بالوجود، بحيث تشتيك مع الواقع اشتياكًا ناشطًا بُمْسِك بالذات في أوج حيويتها وانفعالها بالعالم<sup>"</sup> .

## رؤوف مسعد.. حكّاء الشخصيات الممزقة

"22عاماً من التعبير الحر والمسؤولية الوطنية"

العدد (6012) السنة الثالثة والعشرون - الأربعاء (22) الأربعاء 2025



### ياسر سلطان

لا يمثِّل المنفى بالنسبة إلى الكاتب المصري رؤوف مسعد، الذي رحل أول أمس، مجرد محطة عابرة، بل جوهر تجربته الفكرية والإنسانية. هناك، في مستردام، عاش ما يقارب ثلاثة عقود كاتباً ومترجماً وناشطاً ثُقافياً. في تلك المسافة المادية والرمزية بين لشرق والغرب، تبلورت نبرة كتاباته المتأخرة، حيث لم يعد المنفى مكاناً للنفى فقط، بل أيضاً فضاءً للتفكير والحرية. وقد اعتبر مسعد أن الغربة لم تُنه علاقته بوطنه، بل منحت كتابته رؤية أخرى عنه و أعطته مساحة للحرية والتجريب.

من أبرز أعمالـه التي عكست تجربته في المنفى ووعيه بالإغتراب روايتيا "صخب وراء السكّون" (١٩٩٩) و"بيضة النعامة" (١٩٩٤)، حيث تتجاور الشخصيات المزَقة بين لغتين وثقافتين، ويعدو الجسد نفسه ساحة صراع بين الابتماء والحرية. في تلك الروايات، سدا الكاتب مشغو لأ بمساءلة معنى الهويلة و السلطة والعلاقة بين الفرد والجماعة، وهي الأسئلة التي ظلَّت تَوْرِق جِيلُـه من مثقفي الستينيات الذين رأوا أحادمهم تتبدُّد بين هزيمة ١٩٦٧ وصعود السلطوية الجديدة. على مستوى الأسلوب، جمَع مسعد بـين جرأة السرد الواقعي ووعى المثقف الماركسي الذي راجع أفكاره في ضوء التجربة. كان يرى أن الكتابة فعل مقاومة ضد السكون، وأن الأدب لا يزدهر إلا في ظل حرية فرديـة مطلقـة. لذلك بقي خارج المؤسسـة الثقافية، لا ينتمى إلى تيار ولا يقترب من سلطة. وحتى بعد

كانت تجربته شاهدة على تحولات مصر والعالم العربي من زمن اليوتوبيا إلى زمن القلق والمنفى. وُلد مسعد في السودان عام ١٩٣٧ لأب قبطى من سيوط كان قسّاً بروتستانتياً، ما جعل طُفولته الأُولى مشبعـة بـروح التمرد علـى السلطة الدينيـة والفكرية في أن واحد. درس الصحافة في كلية الأداب بجامعة القَّاهِـُرِة، وهناك بدأت علاقته الَّأولي بالسياسة عير انخراطه في الحركة اليسارية المصرية، التي وجدِ فيها أنذاك أفْقياً للتحرِّر و العدالة، قبل أن يتحوَّل لاحقاً

عوداته المتقطعة إلى القاهرة في التسعينيات، ظل

يعيش خارج المكانُ. وبهذا كان للمّنفى أثر إيجابي في

تجربتـه؛ إذ لم يكن مـن الكتّاب الذيـن سكنهم الحَّذين،

بل من أولئك الذين حوّلوا المنفى إلى مختبر دائم

للتجريب. في ذلك الفضاء البعيد عن المركز، حافظ

على صوته المتميز، صوتاً موازياً للثقافة الرسمية، لا

يساوم ولا يطلب الاعتراف.

منذ بداياته في الستينيات، كتُب رؤوف مسعد نصوصا تتقاطع فيها السيرة الذاتية بالتحليل الاجتماعي. كانت تلك الفترة مشحونة بالتوتربين الحلم الثوري الذي وعدت به الناصرية وقمع الدولة الأمنية، وهو ما دفعه إلى مغادرة مصر عام ١٩٧١، ليبدأ رحلة منفى طويلة امتدت إلى العراق ولبنان وهولندا. وبرحيله، تفقد الثقافة العربية واحداً من أكثر الأصوات جرأة واستقلالاً، كاتباً عاشى حياته في تقاطع المساحـات الحسّاسة بين الديـن والسياسة والجسد والمنفى، لكنه لم يتوقف عن مساءلتها جميعاً، وظل، حتى أيامه الأخيرة، يؤمن بأن الحرية تبدأ حين نكف عن البحث عن مكان نعود إليه.

إلى أحد أكثر كتَّاب جيله نقداً للأيديولوجيات.

## الروائي المصري رؤوف مسعد:

# ما أكتبه يثير القلق والحفيظة



أثارت " إيثاكا "، السيرة الذاتية – الروائية الجديدة للروائي المصرى رؤوف مسعد جدلاً واسعاً لم تنته تداعياته حتى الأِن. فإثر صدروها هذا العام كتب عنها النقاد العرب عدداً من الدراسات النقديــة التي تراوحت بين مؤازرة الكاتب أو الوقوف ضد تجربته الأديية الإيروسية جملة وتفصيلًا. وبعد الحوار المستفرّ والجرىء الذي نشره موقع " العربية نت " في ١١ أبريل نيسِـان " ٢٠٠٧ إنهمـرت الردود ذات الطابع العدائي المستفرز على الروائي، مُتهمينَ إياه بشتى التهم الفكرية والأخلاقية والأدبية، في حين يدُّعي كاتب النص ومبدعه بأن كل الذي فعله هو إختراق شجاع، وغير مسبوق لعالم المثلية الجنسية، والسادية، والمازوشية، والإستعراضية، والبايسكشول، والافتراس، والفيتيشيزم، والجنس الجمعى وما الى ذلك. كما تفاقم الأمر حينما وضع الناشر عبارة "تجليات أدبية على الغلاف الأول للكتاب، فيما دمغ المؤلف كتابه بعبارة "نصر روائي" في حين أن الناقد الحصيف سيجد في هذا الكتاب "سيرة ذاتية - روائية " لا غير. وكما هو معروف فإن ميثاق السيرة الذاتية الأصيلة ينطوي على عَقْد حقيقى بين الكاتب والقارئ مفادهُ الوعدَ بالكشف عن ألذات بكل دهاليزها ومنعرجاتها ومناطقها السرّية المُعاشـة، فكيف إذا كانت هده السيرة "سيرة ذاتية-روائية "تجمع بين الواقع والخيال، والحقيقة والافتراض، والسرد القصصىي والتكثيف الشعري، إضافة الى عناصر معروفة في البناء السيري الروائي كالإسترسال في البوح، وعدم قمع الكائن السيري لكي يقول ما لا يُقال، ويفكر في اللامُفكُر فيه، ويعرِّي المحجوب، ويُفصح عن المسكوتُ عنه. ولعل من المفيد هنا، في هذا التقديم المقتضب، الإشارة الى أن تقنية إستدعاء سعاد حسني بوصفها حافظـة أمينة لأسماء الشهداء " والقَتَلَة " قد غيَّرت مسار النصس، وأضفت عليه طابعاً سحرياً وفنتازياً، ولو لا هذه التقنية الغرائبية لما إستطاع رؤوف مسعد أن ينقلنا الى العالم الأخر، اللامرئي، الغامض. وبفضل سعاد حسني، الحاضرة العائبة، التيَّ لقّنته الأسماء، جهَّز الراوي قاربه وعقد العزم على مواصَّلة رحلة العودة الى " إيثاكًا " بعد أن أيقظ الدبابير الهاجعة في أعشاشها، لتطير بشكل غوغائى وتلسع الجميع من دون إستثناء. ظل رؤوف مسعد و قُباً لمفهـو م الكتابة الحديدة الذي صاغه مع نخبة مـن جيله الستينى أمثال صنع الله إبراهيم وكمال القلش وعبد الحكيم قاسم. وكان الأجرأ في كسر الأطر التقليدية المتعارف عليها في بناء الرواية الكلاسيكية. ولا أستغرب شخصياً إن قال رؤوف مسعد " إنه كاتب حالات، وليس كاتب حواديت " فـ " الحدوتـة " تقيّدة بمساحة ضّعّة لا يستطع فيها أن يلتقط أنفاسه، أما الكتابة عن " حالات معينية فأنها تقوده الى مساحات حيرة مفتوحة كما فعل في" إيثاكا". وهو لا يرى في هذه الحالات المُشار إليها سلُّفاً، على مدار النَّص، إنحراَّفات أو شذوذاً أو أمراًضاً، وإنما محاولات لتحقيق اللذة المتسامقة،. فالإيروتيك من وجهـة نظره "ليس فعلاً في الجسد، ولكنه فعل في العقل أيضاً ". ولإستجالاء فحوى هذه السيرة، ومعرفة أراء

مجموعتى الوحيدة "صانعة المطر" أسميتها حكايات كاتب حواديت " وهذا يعني أنك لا زلت وفيـاً لمفهوم "

> هـذه " الحالات " التـي تكتب عنها، وتدّعي أنها لا تخضع بالضرورة لشروط الكتابة الروائية الكلاسيكية التي -مُـنُ المؤكد أنك تعـرف دراسـة كونديرا الأخـيرة حول رواية "مائة عام من العزلة "التي نشرتها "الحياة مؤخراً بتاريخ ٢-٦- ٢٠٠٧ عن مقالات له في الملحق الأدبي مؤخراً" اللوموند" والتي يقول فيها حسبم جاء في نص" الحياة " (وحدها الرواية تستثني الفرد فتميزه وتبرز جوانب حياته كاملة وأفكاره ومشاعره فلا تجعلها قابلة للاستبدال: هو محور كل شيء.) وهذا ما أردت قوله بأني كاتب حالات، وليس كاتب حواديت. فالفرد عندي لا المجمـوع، و لا الوطـن، و لا العالم محور كتاباتـى. الفـردهو محـور كتاباتـى. الفـرد في " بيضا النعامة "يظهر في سرد متقطع وكذا في "غواية الوصال ً أمـا في " مـزاجّ التمَّاسيـح ً" التي كْتبتهـا وأصدرتها سنهما فقَّد أردت أن أكتب نصاً بصوتين متقاطعين بحيث تكمن الحبكة في تقاطع النصين. كنت أريد أن أكتب روايـة بها حبكة، رواية مثل الرواية الحديثة، ويبدو أو لعله من المؤكد أني رقصت على السلالم، فلم أكتب رواية ولم أكتب حالة، ولا أستطيع أن أفعل لها شبيئاً الآن.

وهي أقرب للحكايات منها للحالات أو هي مريح بينهما. ٰ إيثَّاكا " هي حالات بامتياز مستخدماً "حالة " معروفة هي القبض على الشباب في "كوين بووت "وبعضهم أتوا بهم من الشارع. ثم عندك حالة سعاد حسني الغريبة والغامضة من ظهورها كنجمة حتى إخراجها من هذا العالم. أضفت اليهم الشهداء الشيخ ياسين وشهدي وعبد الخالق محجوب وحاوي وسمير قصير وطه وسيد قطب وهم أيضا حالات لا يجمع بينهم سوى قتلهم غدرا لأنهم يمثلون حالـةٍ مستعصية علـى التفاهم من قبـل أعدائهم سواء أكانوا أفرادا أم أنظمة. فإيثاكا ليست حدوتة أو حكايـة أو حتى روايـة: إِنها حالة خاصة إذا ما نظرنا إلى المُـرمِّم الذي يتحرك في " ايثـاكا " من دون إسم. وحينما تتأمل إسم" إيثاكا" الأسطوري الأوذيسي فستعرف أنه مكان أسطوري لحرب أسطورية، لشخصيات أسطورية

أن المسيحية الغربية هي الوعاء الذي تصب فيه الثقافات

الإغريقية والرومانية بأساطيرها، ونعرف أن الكتابات

هي أنصاف بشر وأنصاف الهة. والأوديسة نفسها ليست حكاية أو رواية بأي معنى، أنها رحلة مثلما فهمها ورواها بطريقته بعد قرون جيمس جويس، وأعاد صياغة حالتها عصرياً وحداثياً وهنا تفرده، وتميّز عمله، وصعوبته أيضاً، لأنه مزج الأساطير الحديثة، أي الديانة المسحية بالأساطير القديمة اليونانية وغيرها. لا ننسي

فيما يتعلق ببيان الكتابة الجديدة، أعتقد مخلصاً الآن أننا لم نكن نعلم بالتحديد ما نريد، وما نقصد بالتالي. أنا أيامها كنت مشغولاً بالمسرح، وكمال بالقصة القصيرة، وصبع الله بالرواية، وعبد الحكيم يقصصنه القصيرة ورواياته القصار، لكن حتى هذا لم يكن واضحا لأربعة شباب لم يتجاوزا عشرينياتهم وتنقصهم تجارب كثيرة أهمها تجربة الجنس. جمعونا من بيوتنا، ومن مراهقتنا ر ألقوا بنا في السجن. كانت تجربة الكتابة اليومية عن السد العالي " تجربة جديدة، وأول تجربة تجمعنا ثلاثتنا أنا وإبراهيم والقلش وأخرها أيضاً. جمعتنى مع صنع الله تجربة مُسرَّحة روايته "اللحنة "ولم تكنّ تجربة طيبة أو ناجحة بأي مِقياس. صنع الله لم يعمل في أيـة مؤسسـة عملاً جماعياً إلا في فـترات متقطعة من

الأولى في الأناجيل كانت باللغات السائدة وقتها، أي اليونانية واللاتينية ثم الأرامية والسريانية. وهذا ما أفعله أنا من خلال جذوري وهوياتي الثقافية المتنوعة. وهنذا ما فعليه كفافيس اليوناني أيضاً في قصيدته الشهيرة "إيثاكا" التي إستعملتهاً أنا كحركةً موسيقية و احدة خلال العمل كله.

×دعنا نركًز قليلاً على "بيان الكتابة الجديدة". ما مضمونه، وكِيف غذيتموه، وما الذي أسفر عنه بعد أربعة

حياته، وأنا كذلك. القلش عمل في قلب المؤسسة ولم ينتج سوى رواية وحيدة قصيرة هي "صدمة طائر غريب وكتاب صغير عن حرب الستة وخمسين ومقاومة بورسعيد ومجموعتى قصص قصار. هذا هو إنتاجه حتى توفى وهو في السبعين. قاسم مات قبل أن ينضج جيداً وإنتاجه معروف ومحدود أيضاً. أنا حينما عملتِ بعض الوقت في العراق وفي بيروت لم أنتج شيئاً هاماً. وعطفا على سؤالك الأول وإستكمالا له أرجو أن أبيِّن لك حالات ما أكتبه على أن أوضح للقرّاء حالاتي الشخصية. دعنا نتفق على عنو ان جانبي إسمه القطيعة. ثمة قطيعة متواصلة بين الجماعات الأدبية في مصر، لا أعنى هذا القطيعـة بمعناها الشخصى، وإنما أُعنى الجماعات، فأنا لا أحد اصطلاح الأجيال الآدبية التي تؤسس قطيعتها مع مـا سبقها من كتابات نتبجة لظروف اجتماعية وسياسية و اقتصاديــة هامــة. سأضرب لك يضعــة أمثلة، فجماعات المدونين الذين تبلغ مدوناتهم بضع مئات يمثلون منطقة خاصة في كتابة " الحالات " فكتاباتهم لا تنتمي لجنس أدبى عرفناه من قبل، إنما هي مزيج متنافر، لكنه قابل لأن يشير في القارئ الفكر والدهشة والغضب. إنهم يكتبون عن "حالاتهم" الخاصة مثل مدونة لها عنوان حاجة تجنن يا جدع " وأخرى " أحل بالبطيخ " وثالثة الحرملك " الى أخره. لقد أسست هذه المدونات حياتها الخاصة خارج النظام الأدبي- السياسي المتعارف عليه. حد ب العصابات ×أفُدتَ كثِيراً في عملك الأخير "إيثاكا" من المدوّنات،

خصوصاً مدونة "منال وعلاء "، والمدونة هي فن حديث اقترن ظهوره مع شيوع الإنترنيت في العالَّم كله، وقد قلت ما لا يمكن قوله إلا في المدونات. هل لك أن تحدثنا عن هذه التجربة وكيف استثمرتها في سيرتك الذاتية

-هذه ظاهرة صحية تشبه ظاهـرة حرب العصابات التي أسسها الجنرال جياب في فيتنام إبان حرب الاستقلال ضد الجيش الفرنسي. إنها حرب لا تخضع لأنظمة الحرب المعروفة التي تُدرُّس في مدارس الحرب و أدبياتها، لكنها أثمرت نتائب هامة، وأصبحت تمارس بأشكال مختلفة! لقد ظهرت نتيجة احتياجات محددة من قوة وطنية لا تملك الترسانية العسكرية الضخمة التي تمتلكها دولة فرنسا وجيشها. المدونات تشبه حرب العصابات لأنه حالما تقوم الدولة في مصر مثلا بغلق مدونة ومحاكمة أصحابها حتى تظهر عشر مدونات أخرى جديدة، وهكذا. أنا متابع دؤوب للمتغيرات على كافة الأصعدة السياسية والاجتماعية والاقتصادية لأنى أتحرك وسط كل هذه العوالم بقناعات ليست ثابتة، فأنا منفتح على التغيرات الحادثة، وكنت من أوائل الكتاب المصريين الذين هم في مرحلتي العمرية " أيامها كنت في منتصف خمسينياتي " حينما بدأت بتعلم الكتابة على الكمبيوتر وكتبت أول كتاب لي بالكمبيوتر وكان "بيضة النعامة "بيضة النعامة "هي بداية القطيعة مع ما سبقها من كتابــات الجماعات الأدبية العربية و المصرية؛ فهي تحكي عن الاقباط في مصـر، وكان الحكي عنهم من التابوهات، ليس فقط عن بيوتهم وحياتهم، ولكن عن التمييز الذي يعانـون منـه. ثانيـا تحكي عـن الجِنسـن في السجن بيز السياسيين اليساريين وهذا أيضاً من التابوهات. ثالثاً هي رواية تنتقل في فضاءات ليست مصرية حسب، لكن سودانية وأفريقية وغربية. وقد طبقت هذا على المسرح أيضًا، لكِنَى أود أن أعترف هنا بأنى في تلك البدايات لم أكن واعياً بشكل كاملٍ بحركتي وموقَّفي. كنت فقط أرغب بشدة أن أكتب شيئاً مخِتلفاً، وكنت كثيراً ما أحجم خوفاً من أن أجد نفسي وحيداً في منطقة مجهولة.

×الوقوف على الجانب الأخر × بدأتٌ قطيعتك مع الكتابة التقليدية من خلال المسرح. وكنت تحمل إرهاصات الطلاق لهذا النوع التقليدي من الكتابة. وتمنِّي النفس بكتابة شيء مختلف. ما الذي

تحقق من هذه الأمنيات الكبيرة؟ صحيح أن الإرهاصات بدأت في الكتابة المسرحية. كانت مسرحيتي الثالثة بعد "لوموّمبا والنفق"، و "يا ليل يا عين " بداية تجربـة مسرحية جديدة لى لم تكتمل، ولم تحظ بالنمو. هي مسرحية في حركة واحدة تِتمحور حــول هزيمــة ١٩٦٧ أخرجهـا كَرم مطــاوع، ومثــٰل فيها سميحــة أيــوب وعبد الله غيـث و آخريــن. مسرحية ضد الحبكة الأرسطية. صادرها ثروت عكاشة وزير الثقافة أنذاك. كتبتها قبل دراستي للمسرح في وارسو وبعد كتابة مسرحيتي "لومومبا والنفق". فقد كان يساورني منــذ بداية إهتمامي بالكتابة هاجس أني أريد كتابة شير مختلف. ما هو؟ لم أكن أعرفه. كنت أعتقد أن المسرح هو

رءوف مسعد لمَّا البحر ينعس {مقاطع من حياتي} مراجعة وتقديم: يوسف فاخوري

مجالى. فقد مثلت في مسرحيتين في معتقل الواحات.

أن يتعامل مع المؤسسة الناصرية من دون تنازلات

منه، فالرجل كأن يحمل ذات الأفكار التي يحملها ضباط

يوليو: أفكار مبهمة ويوتوبية. المسرحيَّان السابقتان

ياليل ياعين " و " لومومبا والنفق " كانتا تمهدان

لقطيعة مع المسرح الأرسطي والتشيكوفي، لكن لم يكن

هـذا طلاقـاً بائناً. كانت زعلـة مني، لكن "يا ليل ياعين

كانت بداية وقوفي على الجانب الأخر من الكتابة، كانت

أيضاً صادمة سياسياً، فقد كان تقرير الرقابة في البداية

في صالح المسرحية ثم حينما قرر ثروت عكاشة وزير

أنها مسرّحية تهاجم المستويات العليا في الدولة " فأنا لم

أكن معروفاً أو منتمياً للتنظيم الطليعي الذي أسسه عبد

الناصر ليستوعب اليساريين فيه بعد أنّ حلَّت التنظيمات

الشيوعية نفسها في إجراء غير مسبوق في تاريخ

الحركة الشيوعية العالمية منذ تأسيسها. وكّان عيدم

الالتحاق بالتنظيم الطليعي تفسره الدوائر الحاكمة بأنه

عصيان و تمرد. في الحقيقة لم أكن متمرداً أو عاصياً،

لكنـي كنت أريـد أن أنجـو بنفسي من العمـل السياسي

إهتممت بالمسرح، ولم أكن أريد كتابة روايات، لم أفطن

لسذاجتي أن المسرح مثله مثل بقية الأدوات الجماهيرية،

هـو جهاز يقع تحـت السيطرة المباشـرة للدولة من خلال

جهاز الرقابة. المدهش أن الدولة في أخذها بما تصورته

اشتراكية نقلت عن أجهزة الثقافة الدعائية السوفيتية

مبدأ المسارح الجماهيرية، باعتبار أن المسرح وسيلة

لتثقيف الجماهير بأفكار الدولة. كذلك لم أتبين إلا مؤخراً

أنذاك أن المسرح عمل جماعي، وأن ميزانيته تتحكم

فيها عوامل كثيرة لا علاقية لها بالفين، هذا ما جعلني

أنصرف عن المسرح وعن الكتابة بشكل عام. فلم أكتب

سوى ثلاث مسرحيات منذ نهاية الستينيات وحتى

الثَّقافة و الاستعلامـات منعها من المسرح جـاء التقرير

عيلة الدوغري النعمان عاشور الذي إستطاع بذكائه

"22عاماً من التعبير الحر والمسؤولية الوطنية"

العدد (6012) السنة الثالثة والعشرون - الأربعاء (22) الأربعاء 2025

العمل من كل عمل كتبته فيه سيرة ذاتية. أي قسم؟ هذا غير مِهم للقراء أو حتى لي شخصياً. هذا القسم تجده دائماً في أعمال مؤلف ن بعينهم، وحينما تقرأ كتاب ماركيـز عن كيفيـة كتاباته لكتبه ستجـده يحكى مثلا عن والدته ووالده وبيته العائلي معهما وكيف أنَّه كتب « مائـة عـام مـن العزلـة « مستلهماً وقائع حقيقيـة خاصة به. في « بيضة النعامة « أنا موجود في أجراء كثيرة. فُلا يستطيع كاتب ما أن يكتب عن السجن مثلاً من دون منتصف الثمانينيات. مسرحيات بسيطة وسانجة أن يكون قضى فيه بعض الزمن. أخوالي وخالاتي هم وحينما رجعت مرة أخرى للكتابة المسرحية في منتصف الثمانينات قمت بمسرحة عملين أدبيين هما" الوقائع بعينهم من دون تزويق. الرحلة الى جبل مُرَّة بعَّضه حقيقي وبعضه خِيالي، لِكني بالفعل سافرت الى الجبل، الغريبة " لأميل حبيبي ولم يسرَ النور مع أني قدمته لعبدٍ وقضيت فيه أياماً متجولاً. بيت القسيس هو بيتنا، وكذا الله حوراني بعد موافقة حبيبي. كان حوراني مسؤولاً بعض السيرة في « مزاج التماسيح « و » غواية الوصال» عن الدائرة الثقافية في منظمة التحريس، وتعرفت عليه الأخيرة عن رجل كهل، هو أنا، أو ما أراه عن نفسي. في في بيروت، والتقيته بعد ذلك أكثر من مرة في أكثر من « غو ايـة الوصـال « توجد شهادتان حقيقيتـان لبنتين مع بلَّد، لكن يبدو كما فهمت بعد ذلك من حبيبي أن المنظمة تغيير بعض الأمكنة والأسماء حفاظاً على الخصوصية. لم تكن ترغب في تلميع الرجل لأسباب فلسطينية غامضة نأتي الى» إيثاكا « التي تثير شهية الباحثين عن التماهي على مداركي. والمسرحية الأخرى عن رواية "اللحنة بينَّ الكاتب وشخصياته. هناك قِدر هائل من التخيل في لصنع الله ابراهيم، وقد عثرت على مخرج أخرجها على : ايثاكا «مع سعاد حسني مثلاً، واستدعائها من العالم مسـرح صغير ملحق بالقومى، ولم تجد صدى جماهيرياً الأخر، والحوار معها. ثمّ أن الشخصية الأساسية هو واسعاً. لكني بدأت عن وعي أتوق إلى تمزيق روابطي المرمم، ووالده تاجر، ووالدته كانت ترتق الأحذية، بعالمي القديم. كنت قد قررت عام ١٩٨١ الانسحاب نهائياً وهــؤلاء ليسـوا أهلـي، ولم أعمل مرممـاً في حياتي على من العمل السياسي المنظم والعلني. وحينما رجعت رغم من إشتغالي بمهن مختلفة. شخصيات « كوين بووت لى مصـر بعد الغزو الإسرائيلي علـى لبنان في حزيران « حَقْيَقْتِ لَا لَا « كُوين بووت حقيقى «. يبقى هنا النشاط ١٩٨١ كنت قد أمضيت ١٢ سنة خّارج مصر من دُون رغية أو توق حقيقي للعودة اليها. كنت قد قاطعت مصر إن جاز الجنسي للمرمم في صباه القريب وصباه البعيد المتخيل في أزمنه سابقة مع إيروسا التي هي متخيلة وحقيقية التعبير، واكتشُّفت لبنان، وقررت أن أمضى حياتي فيه. أيضا، وهي مزيج من شخصيتين نسائيتين تعرفان ذلك كانت عودتي الى مصر إجبارية نتيجة للغزو الإسرائيلي منى. فإيروسًا هي تأنيث إيروس إله الانتصاب و الجنس ضد لبنان. هكذا رجعت إلى مصر ومعى في جيبي قرار التوناني. الحياة الجنسية للصب القريب للمرمم بها واضبح بالعبودة إلى الكتابة مرة أخرى. كنيت أنذاك في علاقة وثيقة مع صباي وتشابك وتقاطع. أنا لم أدمغ « الخامسـة والأربعـين. وكنـت في حينه محبطـا، وأشعر ايثاكا « بأية صفة، فهذا لا يشغلني. الناشر له تصنيفاته بأننى لم أحقق شيئًا ذا بال. لذَّلك أردت أن أكتب عن الخاصة، وأنا أتركه يتصرف طالًا يـترك لي النص من شخصّ يشبهني. هو أنـا، ولكن متخففا مـن شخصيتي دون تدخل منه. أنا كتبت عليه « نص روائتي « وتجده الحقيقيـة. فأنا مزيج مـن عدة هويات. وهـذا معناه أنـ رح بعد الغلاف في الصفحة الأولى. الناشر كتب على الغلاف نتمي الى الأقليةِ المختلفة دينياً في مجتمع غالبيتاً تجليات أدبية. هو صح، وأنا أيضاً صح لأنى كنت أعرف، إسلاميَّة. أنا أيضاً مولود خارج المجتمَّع المصري. مولود و لا أزال و اثقاً بأنها ليست رواية بالمفهوم التقليدي، كما في السودان، ومن أسرة مسيّحية، لكنّ خـارج الأغلبيّة المُسيحيـة القبطية السائدة في مصر. أقلية داخلَ الأقلية. أنها ليست سيرة ذاتية كما شرحت من قبل.

كما أنى أنتمى في فكرى السياسيي الى أقلية سياسية

× الحوار اجرى عام ٢٠٠٨ في هولندا

يساريــة. لكن هل يكفي هذا لكـي أشعر بشيء خاص بي؟

بالتأكيد لا، كما أنى لا أؤمن بأن للكاتب رسالة كبيرة

أو حتى صغيرة. فمنذ عرفت هوميروس وأنا أقرأه باعتباره حكواتياً يسليني ويمتعنى، فإذا إعتبرت أن

. هذه رسالة ما لكاتب ما، إذن تستطيع أن تضعني مع

الحكو اتنة، و أكون لك من الشاكرين. فأية حكاية شعيبة

ِ إِذَا تَأْمَلَتُهَا تَجِدَهَا حَالَةَ خَاصَةَ تَحَاوِلَ أَنِ تَجِتَدْبِ القَارِيءِ

وبالتحديث الجو الأصلى منها غسر المنتحل فستجد أنها

حالات. أنظر الى البداية. شهريار يجد زوجته تخونه

مع عبد فيقتلهما، ويقرر قتل كل إمرأة ينام معها بعد

ليلة واحدة حتى تأتي شهرزاد وتقص عليه حكاياتها.

إخترع حكاء " ألف ليلة وليلة " فكرة التشويق من خلال

توقف شهرزاد عن الكلام المساح عند صساح الديك. هم

برتاحوا ويشربوا الشاي ويجمعون ما تفضل به عليهم لسامعون في مقهى ما لينتقلوا الى مقهى أخر ويحكوا

نفس الحكاية، وهكذا دواليك يكررون الحكاية الواحدة

في عدة مقاه، ثم يعودون في الأمسية التالية ليبدؤا

بقيًّة الحكاية. ما حققته بالنسبّة لي من شيء مختلف هو

الروايات أو السِير الذاتية الأُربعُ " بَيضَـّة النعامة"،

ر. أتتفق معى بأن « السيرة الذاتية « هي الأصل في روايتك

لجديدة « إيشاكا «. وأن هناك أوجهاً كثيرة للتّماثل بين

الأنا الخارجية للمؤلف، والأنا السيرية للنص، كما أن

هناك أوجها كثيرة للتطابق بين الزمن السيري وزمن

الأحداث المُستعادة التي عاشها المؤلف أو الكائن السيري

للنص. لماذاً دمغتَ «إيثاكا «بتوصيف رواية وليس سيرة

-أنا مُصنَّف من النقاد والقرّاء بـأنى كاتب لسيرتى

الذاتيـة، ودائمـاً أحـاول أن أراوغ في الإجابـة. فالكتابة

عن الذات هي أيضاً كتابة خادعةً. تُجد في الغرب كُتاباً متخصصين في موضوع السيرة الذاتية يريدون أن

يقدموا للقراء جانباً مختلفاً عما يعرفونه عنهم سياسياً

أو إدارياً أو فنياً أو جنسياً. يجمعون وثائق وخطابات

وتصريحات وبيانات...الخ بالإضافة طبعاً الى حوارات

يقومون بها معهم إذا كانوا معاصرين لهم. ولكى أكون

دقيقاً وصادقاً في هذا الصدد، أعترف أن قسماً من

مزاج التماسيح "، "غواية الوصال " و" إيثاكا «.

بأن تدعى أزمة ما. إذا تأملنا حكاوي " ألف ليلة وليلة

http://www.almadapaper.net - E-mail: almada@almadapaper.net

مسعد المثيرة للجدل إلتقاه موقع "الحوار المتمدن "في

×أكدّت في أُكثر من مناسبة بأنك "كاتب حالات، وليس

أمستردام وكان لنا معه هذا الحوار:

×الفرد محور كتاباتي

http://www.almadapaper.net - E-mail: almada@almadapaper.net

والضغينة كما يثير الإعجاب

عدنان حسين أحمد

الكتابـة الجديدة " الذي صغتموه عام ١٩٦٤ أنت وصنع الله إبراهيم وكمال القُلش. هل لك أن توضَّح لنا طبيعة

### رؤوف مسعد: كُتابي الأول... بيضة النعامة



لكى أكون صادقاً، لى أكثر من كتاب أول، أعتبرها الآن محاولات مخلصة بعد أن عرفت قيمة «الكتابة الدؤوبة و الشاقــة» لكى تصـل إلى ما يقارب الاكتمـال. ثمة كتاب (أول) مشترك لي ولصنع الله ابراهيم ولكمال القلش عن تجربة العمل في السد العالى. صدر الكتاب بعنوان «إنسان السد العالى» عام ١٩٦٥ (ليست عندي نسخة منه)، وكان ثمرة أول و أخر عمل مشترك لثلاثتنا في كتابة مشتركة، كنا نحلم بها ونحن في معتقل الواحات الصحراوي (ما بين ٦٢ و ١٩٦٤).

كانت تجربة مؤلمة؛ كادت أن تفقدنا صداقتنا التي بدأتها معهما في المعتقل عام ١٩٦٢. اكتشفت أني لا أستطيع أن أكتب كتابة مشتركة حتى مع أقرب الكتَّاب إلى قلبي، فأنا شخص – اكتشفت – بالغ الشخصنة الفردية. ومن أول ما كتبت أيضاً مسرحية بعنوان «القناع والخنجر» (نُشرت بعد كتابة النص بأكثر من خمس سنوات) و أقَـول من أول كتاباتي لأنهـا بالفعل كانت كتابة خاصة تحت ظروف إنسانية ونفسية قاسية، فقد كتبتها في معتقل الواحات الصحراوي؛ على شذاذات مختلفة من الأوراق بعضها من زكائب ورقية كانت تحتوى على، مأكولات، وبعضها على أوراق لـف السجائر. كنا نكتب عليهاً في عملية شاقة، ولكن تهريبها الى الخارج كان سيب لي ... سهادً. لم تكن الكتابة أو أدواتها مسموحاً بها بل كانت من المحرمات التي يُعاقب حاملها!

قام موبوتو بقتل لومومبا، واستمعت بالصدفة للواقعة من راديو المعتقل الذي كانت تتحكم إدارة السجن في ساعات إرسالهٍ. هالني إعدامه ورأيت نفسي على حقيقةً وضعى، رأيتني سجينا بعد محاكمة عسكرية جائرة بتهمة غير حقيقية (قلب نظام الحكم بالقوة!)، ولا أعرف إن كان سيطُلق سراحي بعد إنهاء مدة الحكم على بأربع سنوات أم لا. لم أكن اعرف كتابة المسرحيات ولم أرَ مسرحاً متطوراً قبل أن أدرس الإخراج المسرحي بعد

حسن رَّأيت نسخ «بيضة النعامة» وعليها اسمى، ساعتها فقط عرفتُ أنى سأواصل الكتابة مكرساً كل وقّتى لها. ثمة كتابً آخر أنا مدينٌ به - إن جاز التعبير - لحصار

مدينٌ بهذا الكتاب للأيام الأخيرة لي في بيروت..

كنت أكتب فصر لا متناثرة أخاف أن تضيع من رأسي إن لم أسجلها فورا وأعطيها عناوينها الجانبية. لم أكن أعرف أين أضعها، ولم يكن الإيميل متاحاً لي أيامها، فكنت أخذ الأوراق وأنزل بها إلى القاهرة ليقرأها ابراهيم والقلشس. هذه روايتي الكبيرة الحجم الأولى والتي تعلمت فيها «المونتاج الروائي» أي أن أعيد الترتيب والقص واللزق؛ كما في الأفلام... وما أزال أكتب بذات الطريقة. لم أكن أريد نشر «بيضة النعامة» (صدرت عام ١٩٩٤) فقد اعتقدت أنها لا تصلح للنشر. أنهبت مسودات عدة وعرفت زوجتي مني أن صنع الله

اتصل برياض الريس وحمّسه لنشر العمل، ولم أكن

التقيت بالريس ولا أعرفه.

لم أجزع بل سلمت أمري لقدري.

هذا ما فعله كتابي الأول بي!

# نموذج للمتشرّد والفوضوي.. رؤوف مسعد يطوي شراع الذات ويرحل

"إذا رأيت النار فقع فيها ولا تهرب، فإنك إن وقعت فيها

انطفت، وإن هربت منها طلبتك وأحرقتك". ففي هذا

الطراز من الكتابة لا لجوء إلى حقنة مسكّنة، وإنما سرد

مكشوف لا يكترث بحجم فواتير الخسارة تحت بند

هكندًا عمل هندًا الروائي المفرد على تأصيل نصوص

مضادة، كما لو أننا إزاء عملية رفع بصمات، في تحديُّد

هوية هذا النصّ عن سواه، وقابليته للإقامة لا الزوال.

يقـول مسعـد ملخَصـاً تجربتـه في الكتابــة "مش عاوز

أمشى عالسطر"، وهو بهذا المعنى يشير إلى أن الكتابة

لحظة حرية مطلقة بلا قيود أو البوح بحالته القصوى

مـن دون اكتراث بالقواعد وهندسـة السرد، وإذا باللغة

تعمَّل فَى منطقة الافتراسي من دون حياء، وتبعا

في مذكراته "لَّما البحر ينعس" يتجه رؤوف مسعد

إلى كتابة صريحة من دون مواربة أو تخييل، أو لعله

يقوم بغربلة ما سبق أن أورده في رواياته كشذرات من

سيرته الداتية ووضعها في سياقها الحياتي. هنا يستعيد صاحب "إيثاكا" مقاطع من حياته المتشظيا

بين المدن، مثل مركب سكران تتقادفه أمواج نهر النيل

من السودان مسقط رأسه، إلى القاهرة، وبيروت،

على غرار ما كتبه في "بيضة النعامة" وما تلاها من

نصوص هجينة وعصَّة على التجنيس، ينيش دهالين

الذاكَرةَ مدوُّناً بالعصب العاري طفولته المثلمة، وفترة

السجـن، وعذابــات الحواسـس، كمــا سيقتحــم مناطــق

محظورة في السيرة العربية لجهة المحرَّمات و التعصّب

الديني، وعلاقته بجسده وتجاربه ومغامراته السريّة،

و أثام يوميات السجن، بالوضوح نفسه الذي تناول فيه

هكذا سيعيد رؤوف مسعد بعض شخصيات روايته

إلى شجِرة نسبها الأصلية، من دون زخرفة أو تزويق،

متوغَّـلًا في تفاصيلهـا الحياتية التي ألهمتـه سردياً، ما

يمنَّح المتلقَّي جرعه كثيفة عن كيفية استثمار الواقع في

لا مناطق معتمةً في سرديات مسعد، إذ "تنجلي غمامة

البصيرة تدريجاً، وأرى ما كنت لا أراه سابقاً، وهو

موجود بمتناول اليد، لكني إما أحجمت عن رؤيته أو

وحتى أمستردام مكان إقامته الحالي.

علاقته بالمثقفين ومواقفهم المخادعة.

لمتطلبات دهاليز الذات في الخروج من نفق العيب.

الطهارة الزائفة أو "الحلى المستعارة».



كنت أعيش وأعمل في «بيروت المساء» بعد تركي لعملي في صحيفة «السَّفير». ذات ليلة أثناء راحةً قصيرة بعد قصف مكتّف إسرائيلي على بيروت وأنا أجلس في شرفتي المحطم رجاجها في «نزلة كاراكاس»، عرفت أني يجب أن أغادر. كان ذلك قبيل مغادرة عرفات ورهطه بأيام قلائل. لحظة تنوير مفاجئة أو ما أعتبره إلهاماً قدرياً خاصاً أنار لي طريقي. أن أغادر بأسرع ما يمكن قبل أن تنتهي صلاحية جواز سفري المصري، ... وكانت بقيت فيه ستة أيام! فقد رفضت عرضاً سخي مـن الفلسطينيــين بالسفر معهم إلى منافيهــم. كنت أريد العودة إلى مصر التي تركتها منذ عام ١٩٧٠ ولم أعد إليها. أعرف أنِ مصر في النهاية مرفئي الوحيد والأخير وأعرف أيضاً أن مصر ليست منفاي. استضافني صنع الله ابراهيم في منزله. وبتشجيع منه، وِخلال شهر واحد كتبت - بسّرعة رغم كسلى - كتاباً عن الحصار والخروج من بيروت، وأعطيته عنواناً أوحى لى به سائق التاكسي اللبناني الذي أقلني إلى دمشق، وكان مثلى: الأمان الاقتصادي طوال سنوات الكتابة التي يصيّح «صباح الخير يا وطن»، وهو يُحيّي شباب الحواجز في المنطقة الغربية... ثم يغير تحيته في تجاوزت أكثر من ٨ سنوات... والدعم النفسي. وهي لا تعرف من العربية إلا القليل منها (!) لكنها أمنت بي ككاتب ولم تكن قد قرأت لي شيئاً مترجماً بعد.ولذا كان منطقياً أن أهدى الكتاب لهاً.

الشرقية يقوله: «يعطيكو العافية». أما الكتاب الذي أعطاني قدراً من الشهرة فهو «بيضة النعامـة» التي يعتبرها الكثيرون روايـة وأعتبرها أنا «سرداً» ولعلُ كلاً منا على صواب.

. ولعلـه – أيضـاً – كتابي الحقيقى الأول فقـد كتبته على مـدى ثماني سنوات طوّال، وعانيّت منه ما أعاني حتى الأن من كتابة أي عمل روائي؛ عدم الثقة والرغبة في

كنت أقترب حثيثاً من نهاية أربعينياتي أنا المولود عام ١٩٣٧. في أيام القصف وانتفاء الإحساس بالأمان أحسست بجزع مضاعف، جزع الموت؛ وجزع أنى «ضيّعت» حياتـي ولم أكتـب مـا أُريـد كتابتـه. ساعتها وأنا في الشرفة وعدتُ نفسي؛ ما أن أخرج من لبنان وأصل الي مصر، أن اكتب... ولم أكن أعرف ما أريد

كتابته. أخذت نفسي بجدية الإحساس الذي خبرته الجيش الإسرائيلي لبيروت الغربية عام ١٩٨٢ حيث بالموت المفاجئ في أي لحظة، وبقسوة الوفاء بالوعد. وقررت أن اكتب «عني» وعن عائلتي وعن السودان وعن السجن وعن الجنس وعن الرحيل الطوعى والترحيل القسري. اكتب عن عصري عبر حياتي. أعانني في هذا الأمر أشخاص ساهموا في «الكتابة معي»؛ بقراءاتهم للمسودات وبنصحهم الأمين: صنع الله ابراهيم، و الراحل كمال القلش؛ وهما قرآ مسودات عدة وأبديا ملاحظات مهمـة، أساسـاً لتشجيعي – كمـا هي عادتي حتى الأَن — أُفقد الثقة في العملُ وفيَّ نفسي و أنَّا أقاربّ منتصفه. ثم في المسودات الأخيرة إدوار الخراط وإبراهيم فتحي. شجعتني أيضاً صديقة مهندسة هي فاطمـة الطناني التي أعطيتُها المسودات لتقول رأيها في قبول أو رفض الكتابة الأيروتيكية في الرواية، فهي سيدة تعمل في الهندسة المعمارية ذات تربية محافظة وسلوك محافظً. لهذا كان رأيها مهماً لي. زوجتي الهولندية أنا ماريكا بورسمان اشترت لي كمبيوتر وعلمتنى الكتابة عليه، ووفرت شيئين مهمين لشخص

فها أنا الأن سوف أتقدم للقراء عبر دار نشر معروفة. هذه ساعة الامتحان العصيبة. حين وجدتني زوجتي واجماً؛ ترجمتُ لها معنى الخطاب. هي تقول لي مبروك وأنا مكتئب وخائف، وتحجّجت بأن الملغ قليل. سألتني زوجتي سؤالاً عملياً: «هـل تعتقد أنك ممكن أن تكسب نقوداً من كتاباتك؟». فأجبت - صادقاً ومقتنعاً -بالنفي؛ وقررنا ساعتها أن نحتفل بالنشر.

بعد أشهر قلائل دق ساعي البريد الهولندي على جرس شقتنا في الطابق الثالث لكي أفتح له الباب حيث أن معه في الأُغلب - بريد لا يمكنه إدخاله من فتحة البريد في الباب.ساعتها فقط عندما صعدت إلى الشقة حاملاً الطرد، وفتحته ورأيت نسخ «بيضة النعامة» وعليها اسمى... ساعتها فقط عرفتُ أنى سأواصل الكتابة مكرساً كل وقتي - ما تبقى من عمري - لها.

إبان ذلك كانت أزمة نصر حامد أبو زيد بلغت ذروتها،

واقترحتُ على قناة في التلفزيون الهولندي كنت

أعمل معها فري لانسى أن نصور فيلماً عنه. هكذا

حزمت حقائبي للذهاب إلى القاهرة. فاجأتني زوجتي

بسـؤال: وماذاً عـن الروايـة ألا تريد أن تبعـث بها إلى

الناشر؟ تحججت بأنها غير مكتملة وغير نهائية. لكنها

سحبتها على البرنتر وطلبت عنوان الريس وأعطيته لها

متضرراً. اتفقنا أن تستقبلني في مطار سيخبول عند

عودتي من القاهرة، ونذهب مع ولدينا إلى بيت عائلتها

حينما رجعنا إلى بيتنا في أمستردام وجـدت خطاباً

من الريس يقول لى فيه أنه قبل نشر الرواية وأن

مستحقاتي خمسمائة ّ دو لار لثلاثة اَلاف نسخة. فوجئت

بالخبر كلَّه، القبول والنشر والنقود. أصابني الهلع

في مدينة أخرى نحتفل برأس السنة.

هـذه أيضاً لحظَّة تنوير أخرى وخاصة. ها أنا أحترف مهنة لا تدرّ على ولا على عائلتي ربحاً وأني سأظل ما تبقى من عمري معتمداً على أخرين في مجرد البقاء ومواصلة الحياةً.

خليل صويلح

انطفاً أمس السبت في أمستردام، رؤوف مسعد (۲۰۲۰ – ۱۹۳۷)، أخر روائي ينتسب إلى جيل الستينيات في مصر. في المقابل، كان يقف على حده في تأثيث نصوصه. إذ لطالًا اقتصم التابوهات بجرأة منّ دون محسّنات بديعية مازجاً السيرة الذاتية بالفضاء العام، وتالياً يصعب تأطير تجربة صاحب "بيضة النعامة" في مربع و احد، فهو متمرّد على الأقفاص بقوة دفع ذاتية في المقاّم الأولِ.

هكذا تخلّي مسعد باكراً عن ماركسيته مستعيداً ريش الطائر الطَّليـق ليحلُّق في سماوات بعيـدة بينِ المنافي. بدأت رحلته من سجنّ الواحات مروراً ببغدادٌ، وبيروت، وو إرسو، ليحط رحاله أخيراً في أمستردام. لم يصبح كاهناً كما كان يحلم والده، على العكس تماماً، فهو نموذج للمتشرد والفوضوى والرحالة الجوال، الأمر الذي انعكس على طبيعة نصوصه المتشظية و اللايقينيـة و القلقـة، كما لـو أنه في مولـد تختلط فيه الأصوات وأشكال التعبير، فلا مسطَّرة لديه في تدوين

هكذا جاءت روايته الأولى "بيضة النعامة" (١٩٩٤) متأخرة، وبتشجيع من صديقه صنع الله إبراهيم، بعد أعمال مسرحية وتوثيقية، فأحدثت نوعاً من الصدمة للمتلقى: وليمة دسمة من الاعترافات وتعرية الذات والإيروتيكية الخشنة، وقراءة عميقة في مكابدات الجسد وسلطة الحواس. ذاكرة متدفقة بالأضفاف عن هشاشــة الكائــن وشجاعته في هتــك أســرار الصندوق الأسود واقتحام حقول الألغامُّ الأكثر مناعةً.

و لادتـه في السِـودان لأبويـِن مصريـين رسمـت دروبه المتعرجـة من "بور سودان" صعـوداً نحو مجرى النيل وصولاً إلى أمستردام. خرائط جغرافية وتضاريس ناتئة سنجد ظلالها في نصوصه التجريبية مثل" زجاج معشِّـق"، و "مـزاج التَّماسيـح"، و "غوايــة الوصــال" و"إيثاكا"، و"زهرة الصمت».

نصوص ترسم خطاً عرضياً في السرد الروائي العربي منذ محاولاته الأولى في السَّجن، وإذا بـَّالأوراقّ المبعثرة تخضع لمونتاج سيردى ينطبوي على فكرة العصيان واستنشاق هواء الحرية، وقلق الهوية، أولا وأخيراً، فهذه العناصس تحضر بقوة في نصوصه كافة كترجيع لسيرة ذاتية تعتني بالسؤال أكثر من انهماكها

نتُك أن الهويسات المتعددة مسن "مسكان السبراءة الأول<sup>ا</sup> في السودان، إلى مأزق الهوية الدينية، وصوٍ لا إلي التَّريـة المطلقة في منفاه الأوروبي، أفرزت نصًّا هجيناً ومراوغاً وصادماً، وضعه في منّطقة الشّبك لا قفص

هكذا سيطارده طيف سعاد حسني في "إيثاكا"، كما لن يكتفي بالجزء العائِم من الجليد في نُصوصه الأخرى، إنما يحفر عميقاً في اضطراباتُ الجسـد وأسباب الغوايـة وتقشـير خلاّيا ما تحت الجلـد، في نبذ صريح للأعراف والمحرّمات.

### انتهاك البياض

كأن الكتابة بالنسبة إلبه محاولة في انتهاك البياض وتلطيخه بالإثم الذاتي الذي يعافه الآخرون أو يخشون مقاربته، وهو بذلك يقفُّ عند حافة الهاوية أو الكتابة بلا بنج (مخدر)، فما كان يجري في غرفة العمليات، هناك مـاً يوازيه في غرفة الكتابة، أو ما يسمى الكتابة باللحم الحسى من دوَّن أن يخشى الصدام مع قائمة طويلة من المحرمات من جهة، وخشية المخيال العربى من فتح الصندوق الأسود على الملاّ كي لا يكون صاحبه ضحية فردية في ساحة الرجم.

بصحبةً رؤوف مسعد يمكن استعادة مقولة النفّري



"22عاماً من التعبير الحر والمسؤولية الوطنية"

العدد (6012) السنة الثالثة والعشرون - الأربعاء (22) الأربعاء 2025

رفضت رؤيته بقصد ورعونة».

المخبوءة والقصيّة.

أم مذكرات أم اندفاعات ذاكرة؟

و القديس الذي يعيش عزلته الروحانية.

ههنا تتناوب الوقائع الخشنة مع الرقة، سير النساء المهجورات ومن يمنحن الطمأنينة والأُلفة، التجوال في

أماكن المتعة، وقسوة أيام المعتقل، الشيوعي المتمرّد،

إنها حمّى المكاشفة من دون ضوابط، كما لو أننا

حيال دريئة مكشوفة لا تخشى سهام الأخرين. مع

ذلك، يعترف مسعد سألا سعرة ذاتسة عارية نهائماً،

لكنه يعوّل على الصدق في المقام الأول، تبعاً لتدفقات

الذاكرة وجسارتها في تقشير بيضة الذات من أسرارها

المخبوءة والقصية. نعاسِ يستِدعي عمـراً طويلاً بعتبات وسلالم لا تقتفي

زمناً خطياً بقدر العناية بالمنعطفات الحادة التي تركت

ندوبها على حياة صاحب "زجاج معشَّق"، منَّ موقع

الخبرة لا البلاغية الأدبية. هكذاً يدلق حياته دفعيةً

واحدة، غير عابئ بالنوع أو هوية النصِّ، أهو سيرة

ى "لمَّا البحر ينعس"، تتلاطم الأمواج حيناً، وتصفو

المياه طوراً، ولكن بأقصى أحوال البراءة، فروائينا

الذي جاء متأخراً إلى الكتابة لم يعبأ يوماً بموقعه

.. في خرائط الأجيال الأدبية، ولم يحط نفسه بمريدين

كصاحب طريقة. لذلك فهو لا يتردد في إشعال النار في

أكثر الغابات كثافةً، وكأن الكتابة في مجملها حريق لّا

في تقديمه لذكرات رؤوف مسعد، يقول يوسف

فَاحْـوري: "هل كان على رؤوف مسعد أن يمتلك جمرة

ناره كي يحكيها سرداً وهو الحكّاء البوّاح بما يمور

داخله وحوله، كاشفاً بؤرته الجرثومية التي يخشى

الناس من البوح بها تحت دعاوى العيب والحرام

وهم يتحرقون شوقا للتعبير عنها فتتبدى في حوارات

الجلسات الخاصة، وفي أغاني الأفراح تفضح بمفردات

ويضيف بأن هذا الحكّاء الجرىء "يضرب في أعماله

السردية بقوة وجرأة نادرة في المثلث الممنوع الذّي طالما

خنق الإبداع الفني والأدبي.. محيّرة هي شخصيّته لمن

بملك أفكاراً جاهزة ومعلَّمة لا تقبل إلا نفسها بأكثر مما

يحتمله و اقع وهب نفسه لتخلّف أصبح مقيماً».

صريحة أو مواربة عن مكنونات حبيسة؟».

رئيس مجلس الإدارة رئيس التحرير





رئيس التحرير التنفيذي على حسين

> سكرتير التحرير غادة العاملي رفعة عبد الرزاق



طبعت بمطابع مؤسسة 🔑 للاعلام

والثقافة والفنون

## رحيل الروائي رؤوف مسعد الخارج عن سلطة الأنساق الثقافية

### شهلا العجيلي

رحل الروائي المصري رؤوف مسعد، في مدينة أمستردام، عن ٨٨ سنة، بعد مسيرة أدبية وفكرية امتدت نصو ٦٠ عاماً، جمع فيها بين الإبداع الروائي والكتابة الفكرية. وعاش متنقلاً بين القاهرة وبغداد وبيروت ووارسو وأمستردام، وترك إرثاً أدبياً غنياً

واجه الروائي رؤوف مسعد، صاحب "بيضة النعامة" (1948) و "مزاج التماسيح" (1948)، و "إيشاكا" (1949)، بشجاعة فريدة الأنساق الثقافية المسيطرة في مرحلته، وكان أول المارقين من الروائيين في مرحلة تشظي الهوية القومية في العقود الأخيرة. وكانت له تصريحاته الإشكالية دائماً، التي تمثلها في نصوصه الروائيية، إذ كان يجد دائماً أنه خارج عن كل سلطة نسقية: خروج عن النسق العربي المسيطر، ثم خروج وابناً لكاهن عاش بين السيطر بوصفه برو تستانتيا وابناً لكاهن عاش بين السيودان ومصر، وخروج وابناً لكاهن عاش بين السيودان ومصر، وخروج عن النسقين: في رأيي أن الكاتب ليست وظيفته تأكيد الأخلاق السائدة في المجتمع، بمعنى أنه ليس رقيباً على المجتمع و لا على الأخلاق، حينما يكتب عملاً يجب ألا الوقت نفسه ليس خاضعاً لسلطة الأخلاق التي هي يكون له علاقة بالأخلاق، ليس ضد الأخلاق التي هي مفهوم متغير من مكان لمكان ومن زمان لزمان».

يمكن القول إن الدهشة التي كانت تتركها رواياته لدى قراء التسعينيات تحديداً، هي دهشة المروق، والسرد البسيط الذي يصل إلى الجوهر، ومواجهة الجسد، بخضوعه وتحوله إلى أداة للإخضاع، أو أداة مؤسسة حسب فوكو، ودهشة ذوبان أقنعة الهوية، والسلطة السياسية الدينية، والحكاية الذاتية بما تحويه من انتهاكات وخوف وأسرار.

### كتابة التاريخ برؤية ذاتية

استخدم رؤوف مسعد في نصوصه الوسيلة الجمالية، للتعبير عن الخروج المستمر عن الأنساق جميعاً، ولم يتصرح من المساس بالأخر، وبحضوره الثقافي تصريحاً أو تلميحاً، غير عابئ بالردود ضده، فقد كان كما أشبار مراراً يعاني أزمة فكرية، أساسها الشعور بالإضطهاد على المستويات جميعاً، ولعلها أزمة الاغتراب. أما تجلياتها فهي الالرواية التي احدثت سجالانزوع إلى التشكيك بكل شيء: بمعنى الوجود، وبالقيم كلها، بقيم الحياة، والإنسان، والعقل، والأخلاق، والحضارة.

حاول رؤوف مسعد في نصوصه إعادة كتابة التاريخ من وجهة نظر الروائي / الراوي، وهذا ليس جديدا إذا ما استعدنا قول "غوته" بأن التاريخ البشري يحتاج إلى من يعيد كتابته من وقت لأخر. ولعل تحويل التاريخ إلى نص قابل للتجدد يعني البحث عن ماض قابل للاستخدام في الحاضر، وهذا يخدم خطابً النص، فالحكاية تاريخية، لكن الخطاب مرحلي، يقدمه الروائي ليوصل رسالة ما، مما يحول الأدب إلى عامل من عو امل التناحرات النسقية، فيصير الجمالي في خدمة الأنثروبولوجي، أو في خدمة الأيديولوجي. هو واحد من "الطاقات التي تستجيب لمثيراتها هو وموضوعاتها العنيفة استجابة عنيفة، وغير

موضوعيــة أو متجــاوزة، إذ ثمة ظاهـرة تكاد تتكشف



فيها هذه النزعات كلها مجتمعة، وهي ظاهرة الموقف السلبي الثابت الصلب حيال كل شأن يتصل بالعرب، من حيث كونهم شعباً أو أمة أو مجتمعاً. إن كل ما في الحياة العربية: تاريخها، وثقافتها، وأخلاقها، وخصائصها، وظروفها الاجتماعية والسياسية والعقلية، وعلاقاتها الإنسانية الداخلية والخارجية، في قديمها وحديثها حتى اليوم، كل ذلك لا يستحق من الروائي/ الراوي هنا نظرة واحدة إيجابية. كل ما في حياة العرب من نقائص ونقائض صار عنده المقياس الأوحد المطلق للحكم في كل قضية تتصل من بعيد أو قريب بأية ناحية من نواحي الحياة العربية والإسلامية"، كما يشير حسين مروة في كتابه العربية والإسلامية"، كما يشير حسين مروة في كتابه "دراسات نقدية في ضوء المنهج الواقعي».

### مواجهة العنف السياسي - الثقافي

كانت خطابات رؤوف مسعد واضحة وحادة بالنسبة إلى مرحلتها، إذ يواجه الراوي/ الروائي في "بيضة النعامة "مثلًا سطوة النسق العربي الإسلامي، مساويـاً إياه بالاستعمارات العاّليـة الْأخّري، بالعديّد من النقود المنطلقة من موقف الهامش تجاه المتن: إنها محاولة مسلحة للمقاومة، وعدم فرض دين وهويـة الأَخر عليهم، إنهم القبائل التي ما زالت تحاول بالقوة المسلحة الحفاظ على حقها الموروث والمنطقي فى اختيار نظام حياتها الاجتماعي والسياسي و الديني، بعدما كان النخاسون العربُ و الأوروبيونُ يخطفونهم، ليستعبدوهم في قصور الخلفاء من دمشتق إلى بغداد إلى الباب العالى، ويصدرونهم إلى مـزارع القطـن في الأرضس الجديّـدة في أمـيركاً الشمالية والمستعمرات الفرنسية في شمال أفريقيا والمستعمرات الهولندية والإسبانية في الكاريبي ومهما حاول العرب والأوروبيون والأميركيون التملص من هذه القباحة فلن يكون بإمكانهم دحض الحقائق والوثائق والأقبية... إنهم الأن لا يختفون في الغابات الاستوائية من نخاسيهم الجدد الذين يتمسحون بوحدة الإقليم ووحدة التراب لكي يحكموهم من جديد بقوانين و اجتهادات مبتسرة ...». ليس الخروج عن النسق سوى مغامرة من المبدع، لكنها كانت في تلك المرحلة محسوبة النتائج من قبل النسق، بل يمكّن القول في النهاية إن هذه الكتابة التي تستخدم أدوات متطرفة، أو محظوٍرة في المقاومة، هي كتابة استباحيـة مباحة في أن معاً، فالمؤسسة الثقافيةِ تروضي رعاياها بفرض القيوِّد عليهم، وتقرر لهم سلفٍا وسائـل المقاومـة، أي تحـدد الفعـل ورد الفعـل أيضا. وتتناول الكتابة في نصوصه بعامة مهمة تعرية كل

من الكنيسة، والدولة، والجماعات الإسلامية، يحيث يفصح النص عبر القصة والسرد مشهداً وحواراً، بأن كلاً من قمع الدولة، وتخاذل الكنيسة فجرا التطرف الإسلامي، وأسهم هذا التطرف في المزيد من قمع المسيحيين، والمزيد من تشدد الدولة. في وقت يعلن فيه الحراوي الخروج عن الأنساق كلها، التي يقمع بعضها بعضا، يعلن تواطؤاً واضحاً مع نسقه الخاص جداً، وهو الإقلية البروتستانتية، التي يجدها الطرف الأشد ضعفاً في هذه العلاقة، لكونها معارضة في نشأتها وفلسفتها، على رغم توجيهه بعض النقد إليها عبر ضحية، كما يصور المسيحين جميعاً على تلك الصورة مع توجيه بعض النقد إليها الصورة مع توجيه بعض النقد إليهم أيضاً.

مع توجية بعض اللغد إليهم ايضا.
ليس هذا النقد سوى حيل سردية لمنح المتلقي إحساساً
بموضوعية الراوي، الذي يتعاطف مع الأقليات
المثلية، والمهمشة ذات الأنساق الخاصة، مقراً هنا
بأعرافها النسقية، كما ذكر في أحد لقاءاته مع أحمد
ناجي: "إني كاتب ممسوس بالجنس، لكني أيضاً
ممسوس بهواجس أخرى، ممسوس بالحياة والموت

و الظلم و الأقليات و المهمشين». يتسع النسق لتلك الكتابة المعارضة، وكثيراً ما توظف الأنساق مثل تلك الكتابات المتطرفة لصالحها، بدليل أن المبدع لم يتعرض لمحاولة اغتيال أو اعتقال، بناءً على روايته هذه "اعتقل في ١٩٦٠ لأسباب سياسية"، ف"إن أي ثورة ضد السلطّة لم تكن سـوى وسيلة من وسائل السلطة لترسيخ وجودها، وبها تتوسيع السلطـة وتقـوى"، كمـا يشـير الغذامـي، وذلـك لأن الروائي استعمل أدوات الهيمنة ذاتها، التي تجلت بالنيل من النسق المسيطر الذي يخلق بممارساته عناصر وحركات تهدد أمن أفراده، كما يحاول النسق المسيطر النيل من المارقين عنه، لأنهم هم الذين يهددون أمن الأفراد بالتحريض، وإيقاظ الفتنة النسقية. فإذا ما كان هـذا الخطاب يتخذ مشروعيتـه لكونه معارضاً للنسـق المسيطر، من دون المساسـ بأفراده في أحسن حالاته موضوعية، فإن خطاب النسـق المسيطر يتخذ مشروعيـة أوسـع لكونه في هذه الحالـة خطاباً لنسق منتهك، يدافع عن أمنهِ، لا سيما أن الانتهاك هنا يطاولٍ أفراد النستق جميعاً بوصف النستق المسيطر ممثلاً شرعياً لهم، مما يحول الانتهاك هنا إساءة جمعية.

#### النزعة التدميرية تجاه الأنساق

يمكن للمتلقي أن يلاحظ أن السمة الأبرز لهذا الخطاب هـي امتلاكه نزعـة تدميرية تجـاه الـذات بانتماءاتها كلهـا، وتجـاه الآخر المحايـث لهـا في البنيـة الثقافية

- الاجتماعية، عبر الرغبة في تدمير الأنساق التي تتحكم بكل من هذه الذات، وبالأخر فتجعله يقصي تلك الـذات. ونستطيع التمثيل لتجليات هـذه النزعة التدميرية بالعملية الانتحارية العسكرية، التي يفجر فيها الانتصاري نفسه، وأعداءه، والمحيطينَ به من ملته. وهكذا هو النص يفضح الذات، ويعلن خروجها عن نسقها الخاص، في سبيل فضح النسق المسيطر، أماً النسق المعارض الـذي يتم تصويره ضحية دائمة، فهو يسيطر على عناصره أيضا، ويجبر هذه العناصر على أن تكون في مواجهة دائمة مع النسـق المسيطر بشكل يسوغـهِ ٱلدفاع عـن الوجود من جهـة، كما يتم التعريض لماماً ببعض ممارساته من جهة أخرى وما ذلك إلا لإثبات صدقية الراوي وموضوعيته، بحيث يحاول الراوي أن يظهر ذلك التعريض هجوما على النسق المعارض، يوازي هجومه على النسق المسيطر: أدار بابا وجهه إلى الحائط... ونسي أسماءنا... مثلما نسيه الـرب في الأعالي، ونسيتـه الكنيسة التى خدمها أكثر مِن ٣٠ سنة، وأعطته أربعة جنيهات وأربعين قرشاً وعليه أن يدبر حاله. ولم يزره أحد من القسس الذين كان يستضيفهم في السودان».

### «الأدب القبطي" مقولة استبعادية يرفضها الجيل الجديد

بتلك الأدوات وقفت نصوص رؤوف مسعد بخطاباتها . العنيفة في مواجهة الأنساق كلها، الكبرى منها والصغـريّ، بنزعة تدميرية غير اَبهـة بالتابو، لتحول الخوف، والكبت، واللغة إلى روايات، يطغى فيها السرد على الحكايـة، تعلن استغلال السلطة التاريخي الإسلامي، ولا يوُّفر في ذلك قضايا الدين ذاته، كما في الأمثلة الأَّتية: "الجميع ّيريد السيطرة والفلوس، مرةّ بألا يعلو صوت على صوت المعركة، ومرة بتطويل ذيـل الجلابية، وتغطية وجه المـرأة... وهذا هو جعفر النميري الـذي سكب خزين الخمر السوداني في النهر مقدمـا سكرة مجانية للتماسيح، وهـو السكير الذي لا يفيق، وهذا ليس بسر. وقطع أيدي اللصوص الصغار وأرجلهم حتى أنهم بعد الثورة ضده وإطاحته أسسوا نقابة لهم من كثرة عددهم، بينما كانت أمواله هو وأعوانه وطبقته محفوظة وأمنة في البنوك المسيحية البروتستنتية السويسرية، التي لا تتعامل بنظام المرابحة الإسلامية، بل بالربا"، وَفي مثال اَحْر: "في الخرطـوم، أغلقت الحكومـة النـوادي، وضربوا مرةً أحد القساوسة الكاثوليك حينما كآن يحمل زجاجة النبيذ الذي سيخدمه في المناولة وطبقوا عليه الحد... وبعضس المحافظين أصدروا القوانين بإغلاق محال الخمور في محافظاتهم تملقاً للجماعات الإسلامية، ومنع بعضى المحافظين بيع الخمر في رمضان وبقية الأعياد الإسلامية لجميع أهل مصر...» إذاً، تعارض نصوصٍ مسعد، لا سيما "بيضة النعامة"

إذا، تعارض نصوص مسعد، لا سيما بيضة النعامة تحكم الأنساق أياً كانت، ويتكون كل من هذا الوعي المعارض، وإمكان التعبير عنه لدى الروائي/ الراوي/ البطل، نتيجة لخصوصية موقعه الثقافي في البنية الاجتماعية، إذ تتجاذبه انتماءات أربعة صاغت هوية الشخصية الإشكالية في نصوصه، وهي: انتماء مصري بما يحمله من بعد ثقافي – تاريخي "فرعوني، مربي، قبطي، إسلامي"، وانتماء مسيحي قبطي، وانتماء مسيحي قبطي، تعددت الانتماءات أضفت على الهوية خصوصية". كما يقول أمين معلوف، وجعلتها أكثر إشكالية، وزادت من احتمالات المواجهة، نتيجة لتعدد الآخر، وتشظيه من احتمالات المواجهة، نتيجة لتعدد الآخر، وتشظيه إلى آخرين.