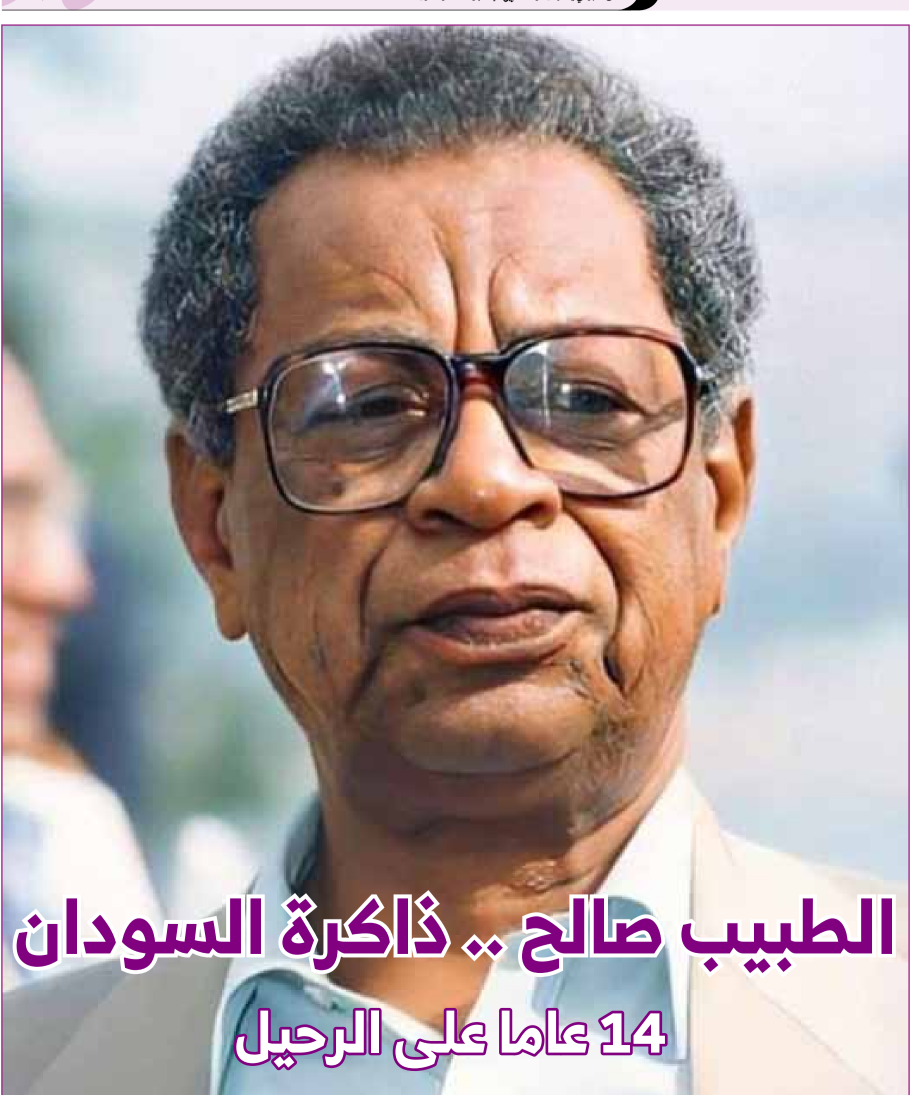




www.almadasupplements.com





## وسطية الطيب صالح..

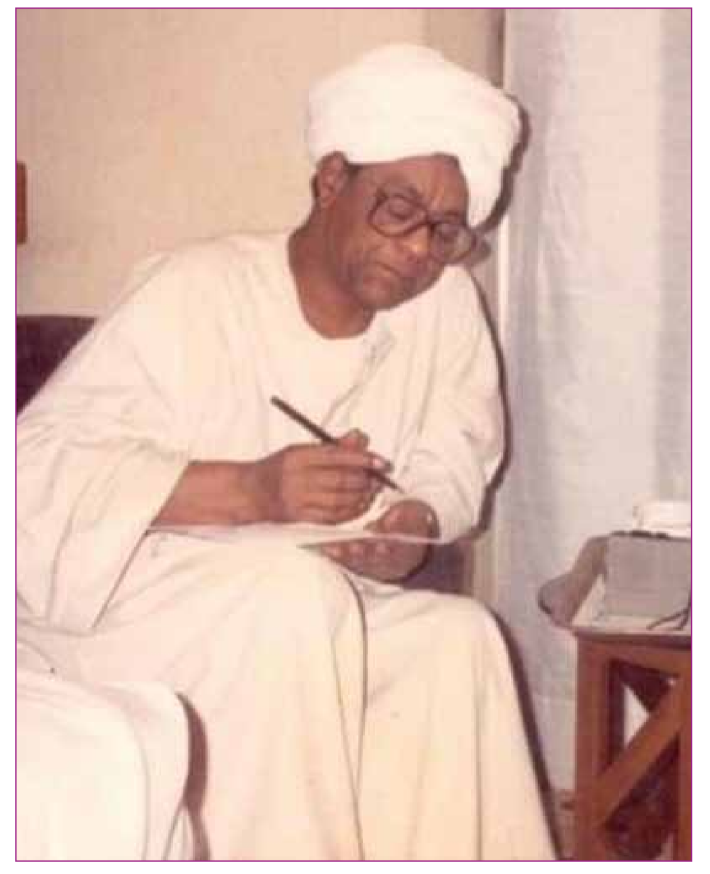
#### جابر عصفور



طوال معرفتي الطويلة بالطيب صالح كنت أتأكد، يوما بعـد يوم، أنه رجل وسـطى، ينفر من الحدية في الفكر أو الإبداع وكنت، ولا أزال، أرى أن قصته القصيرة دومة ود حامد هي أقرب أعماله الأدبية في تمثيل ذوقه وميوله وطبيعة شخصيته، فالقصة تدور حول الصراع بين تشبه القرية التي ولد فيها الطيب صالح نفسه، كانوا قد توارثوا التبرك بشبجرة الدوم التي تظلل قبر ولد حامد الذي تحول إلى ما يشبه المقام الذي يتبارك به العامة في مصر، وهي تتّحول إلي نوع من الرمز في السرد، وحينٌ يقترب التحديث من القرية، وتبدو فكرة إقامة مصنع، في موضع شجرة الدوم والمقام تحدث أحداث غامضة، تنتهى كلها إلى تعطيل البناء، كأن وجود أحد النقيضين نفى للأخر ويأتى الحل الوسط بنوع من التوفيق الذي يجاور بين النقيضين،دون أن ينحاز الراوي إلى نظرة حدية تميل إلى استئصال أحد الطرفين وهو تكييف يدفع القارئ إلى تذكر رواية قنديل أم هاشم رائعة المرحوم يحيى حقي الذي كدنا ننساه والرواية القصيرة التي صدرت من صاحبها كالطلقة تدور حول الصراع نفسه بين الحداثة والتحديث من ناحية والتقاليـد والأعراف الاجتماعية التي ترسخ فتغدو في وزن العقائد الدينية التي يصعب على صاحبها التخلي عنها من ناحية مقابلة. ويتجسد ذلك في ابن الأسرة التي تقطن حي السيدة زينب التي تعيشُ في بركة المقام الزينبي، محمية بنفحاته الروحية، معتادة علاج أمراضها بزيت القنديل المبروك، ويذهب البطل إلى ألمانيا محملا والده التاجر مصاعب تدبير نفقات تعليمه في الخارج، ولكن الأب يتحمل المصاعب، حالما بعودة الابن الدي لابد أن يكون فخرا للأسرة، ولكي يكمل فرحة أمه وأبيه بزواجه من قريبته التي قررا رعايتها كابنتهما، ونذراها زوجة للابن

. ويعود الابن ليكتشف أن قريبته الموعود بها مريضة العينين، وأنها تعالج عينيها بقطرات تقطرها أمه من زيت قنديل أم هاشم التي تؤمن والمريضة أنه زيت مبارك، فيه الشفاء الأكيد ويشور الطبيب العائد من ألمانيا، مرودا بأحدث معارف طب العيون، ويرفض العلاج بزيت القنديل، بل يذهب في ثورة سخطه علي التقاليد البالية إلى حد تحطيم زيت القنديل المبارك ويبدأ علاجه المريضة بكل وسائل طب العيون الحديثة التي نجحت معه في عشرات الحالات، ولكنها لم تفلح مع قريبَّتُهُ وزوجته المُّستقبلية التي ازداد مرضها تفاقما بعد أن حطم القارورة التي تحتوي قطرات الزيت المبارك، والقنديل الني يمتلئ به وينتهى الأمر إلى أزمة نفسية روحية لايخرجه منها سوي عودته إلي المقام، والحصول على قارورة جديدة من زيت القنديل التي قرر أن يجاور بين قطراتها ووسائل الطب الحديث وينجح في محاولته هـنه المرة، فالمريضة اطمأنت إلى استخدام الزيت المبارك الذي توارثت الاعتقاد فيه، والدكتور إسماعيل يستغل هذا الاعتقاد ويجاور بينه والوسائل الحديثة، جامعا بين التقاليد والحداثة، موفقًا بين الإيمان المتوارث والعلم الحديث المكتسب، مـدركا أن هذا النوع مـن المجاورة أو التوفيق بين الأضداد هو الحل في المجتمعات المتخلفة التي نعيش فيها.

أذكر أنني حين قرأت قنديل أم هاشم في شبابي الباكر رفضت ما رأيته فيها وسطية، وكنت في هذه الأيام حديا أتهم كل محاولة للتوفيق بالتلفيق وزاد من ثورتي علي قنديل أم هاشم ما تحول إليه الدكتور إسماعيل نفسه الذي أصبح هليلهليا يتراكم كرشه، ويتزاحم عليه المرضي الذين صاروا يرون فيه راجل بركة وكنت أقول لنفسي كأنك يا أبا زيد ما غزوت، قاصدا إلي أن الرجل تخلي عن العلم من أجل الخرافة ولكن عندما اشتعل رأسي شيبا، وجدت نفسي أقرب إلى فهم منظور الرواية،



وطيب مقصدها في المصالحة بين العلم و المعتقدات الشعبية، بدل التضاد العدائي بينهما ولذلك سهل علي فهم منطق الطيب صالح الذي كان يري ضرورة المصالحة بين النقائض المتعادية، ما ظل تقدم الأمة محتاجا إلي هذا النوع من المصالحة ولذلك كنت أداعبه، أحيانا، بتشبيهي لم بالأب ياناروس الذي سعي جاهدا إلي أن يصالح بين الإخوة الإعداء الذين يجمعهم طريق الثورة في اليونان المتمردة علي استعمارها التركي.

فكان يري توعا من القرابة بين ماركس ولينين ورموز الدين المسيحي، وكنت أداعب الطيب صالح بما كنت أداعب به صديقي اللـدود حسن حنفي من أن هذا أشبه

بنوع من التلفيق الفكري وكان الطيب أكثر هدوءا وصبرا علي انتقاداتي، ربما لأنه كان مدركا أنها نوع من التفكير بصوت مرتفع، والتعبير عن أسئلة مؤرقة لا تزال تسكنني ولذلك كان يبتسم، دائما، ويجيب علي طريقة الحكماء الرزينة، وبصوت لا يعرف الغضب بما يهدئ من اعتراضاتي، متسعا بأفق الوسطية في إمكان وجودها وفائدتها.

وشيئا فشيئا أدركت أن الوسطية سمة أساسية في شخصيته وأدبه، ودليل ذلك أنه قاد مصطفي سعيد الشخصية الحدية في موسم الهجرة إلي الشمال إلي الدمار، بينما أبقى على شخصية الراوى الذي كنا نراه

نقيض مصطفي سعيد في السلوك وفي الوقت نفسه فإن السيرة الروائية التي كتبها لصديقه منسي، وهي سيرة إنسان نادر علي طريقته، فيما يؤكد العنوان الذي يؤكد الاختلاف الجذري بين الطيب والمنسي، حيث الاختلاف الحدي يظل ماثلا بين الصديقين اللذين يجد كل منهما في الأخر ما ليس فيه، فيتصلان من هذا المنظور، فالطيب لم يكن ينطوي علي روح المغامرة المندفعة إلي أقصي حد، على النقيض من منسي، الذي ظل رجلا نادرا، لكن ليس على طريقة الطيب صالح.

عن صحيفة الاهرام ٢٠١٩



# كيف أنسى الطيّب صالح

#### خالص عزمي

### 77

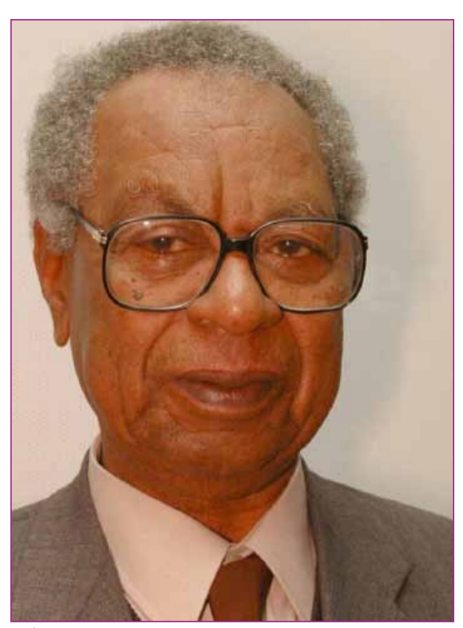
في الخمسينات والستينات كان لي حضور في الجانب الادبي من القسم العربي من اذاعة بي بـي سـي ( بوش هاوس ) ، حيث القيت بعضا من نتاجي الذي توزع على الوان ادبية متنوعة ؛ وبطبيعة الحال ، كنت التقى في الكافيتريا او في اروقة ومكاتب الاذاعة بوجوه معروفة كان لها دورها البارز في تطوير البرامج وشد المستمعين اليها ؛ وذلك لما اتسمت به تلك الكوكبة من ثقافة عامة عالية ولغة عربية صافية ونطق سليم ، وصوت رخيم ، كالاساتذة ( حسن سعيد الكرمي ؛ ومنير شما ؛ والطيب صالح ؛والفنان محمود مرسي وماجد سرحان وهدى الرشيد وجمال فارس وسامي حداد ومديحة رشيد المدفعي وايوب صالح وجميل عازر ... وغيرهم (.

66

كان الطيب صالح مشرفا يومها على الدراما في الاذاعة ؛ وكان كبار الممثلين المصريين يتقاطرون حوله ويرتاحون لاسلوبه في التعامل من امثال يوسف وهبي ، وعباس فارسس ومحمود الليجي ، وامينة ورزق ، ومحمد توفيق، وامينة نو الدين ، وفاخر محمد فاخروفتوح نشاطي وفردوس حسن ، وسليمان نجيب وعبد الوارث عسر وعمر الحريري ...الخ .

وكنت اجد في بعض ما يتاح لي من لقاءات بمثل هؤلاء النجوم ضالتي في معرفة نشاطاتهم في الفن و الحياة . وكنت كلما اقتربت من الطيب صالح كلما ازدت اعجابا بدماثة اخلاقه وصدقه و اخلاصه .

كان الراحل الاديب و المؤرخ اللبناني ادورد عطية ( وقد كان استاذا للتاريخ في كلية جوردون في الخرطوم ) و مؤلف كتب ( العرب ؛ عربي يحكى قصته الخط الرفيع ؛ حمار من الجبل ؛ والطليعي الاسود ... الخ ) اول شخص يعرفني على الطيب صالح قبل ان يشتهر كروائي بارز . كانت لقاءاتي بالطيب ؛ قليلة نسبيا ، ولكن لقاءاً مهما منها كان له صداه في نفسي وحببه الي: كان ادور عطية قد تعاقد على انتاج روايته (الخط الرفيع) في بريطانيا سينمائيا ؛ فأراد ان يستشير بعض ذوي الخبر في الشأن ؛ فكان ان دعا كلا من صديقه الممثل المسرحي و السينمائي المعروف جون ميلز (و كان لتوه قد حصل على جائزة من مهرجان البندقية لعام١٩٦٠ وذلك عن فلمه الذي نال تقديرا من الجمهور والنقاد الحان المجد ؛ وكذلك الشاعر خليل حاوي الذي كان يحضر للدكتــوراه ، والاديب الطيب صالح ؛ وكاتـب السطور لتناول طعام العشاء في فتدق (دي فير) في (هاي ستريت كنزجتن)؛ وحينما التأم الجمع طرح علينا عطيه ما استعصى عليه فهمه من مشاكل صناعة الافلام: ، كان اول المتحدثيّن الفنان ميلز ؛ فأعطى فكرة موجزة عن كتابة السيناريو وصعوبة تنفيذ النصس اذا ما كان غير مختص بنوعية الفيلم الذي يريد اخراجه اضافة الى قدرته على ضبط الممثلين من حيث الحفيظ والاداء وكذليك بقيية عناصر الانتياج كالتصوير والاضاءة وما الى ذلك .....وبابتسامة جذابة ابدى ميلز اكتفاءه بما قال ، عندها تعاقب المتحدثون بنثر ما عندهم . مـن معلومات حول الموضوع ، امـا الطيب صالح الخبير المتمكسن في الاعمال الدرامية فقد شسرح بالتفصيل وجهة نظره حيث ركز على جانبين اساسيّين هما :ضرورة



اختيار المضرج الذي يمتلك خبرة في المجال الذي تدور فيه أحداث الرواية؛ اضافة وجوب عدم التقتير في ميزانية الانتاج ؛ وضرب على ذلك امثلة واقعية على ميزانية الانتاج ؛ وضرب على ذلك امثلة واقعية على فشل بعض الافلام بسبب شحة الميزانية على الرغم من متانة القصة وكفاءة المثلين والكادر التقني . عند الساعة العاشرة مساءا ، خرجنا من الفندق وقد زدت اعجابا بنلك التحليل الدقيق الذي قدمه الطيب في كل ما يتعلق بمجريات واشكاليات أعداد وتنفيذ الإعمال الدرامية على مختلف الإصعدة .

تمييز الطيب صالح بعشقه العميق لوطنه السودان واصالته العربية ، كما كان شديد التعلق بقريته كرمكول من اقليم مروى ، و الذي يطلع على عمق ثقافته وحداثة تفكيره يتعجب كثيرا من المامه المكثف بكل ما يدور من تفاصيل يومية دقيقة حول اسلوب معيشة وعمل قبيلته الركابية ، علما بان احاديثه في هذا الشأن تبتعد تماما عن التعصب والشوفينية ، وتتصل كثيرا بايمانه الذي لا يتزعزع و الذي يدعو فيه الى وحدة وقوة الوطن وتماسك شعبه . و ان عشقه للسودان هذا ... ، هو الذي جعله يردد مقولته ويؤكدها في كل مناسبة ، وموجزها نان السودان لم يأخذ حقه في الصدارة التي يستحقها عن جدارة وواقع تأريخي وجغرافي وشعبي . و لعل روايتيه (عرس الزين) و (دومة ود حامد) بخاصة تفصحان عن ذلك الاعتزاز الحقيقي المنصف.

كانت روايته ذائعة الصيت (موسم الهجرة الى الشمال ) قد صدرت اول الامر في العددين الخامس والسادس من مجلة حوار اللبنانية عام ١٩٦٦ ، فلاقت اقبالا واسع النطاق من لدن النقاد والقراء على حد سواء ، وقد دفع هذا لاقبال (دار العودة ) في بيروت الى نشرها في طبعة مستقلة ، أكتسحت اسواق الكتاب على امتداد الوطن

العربي ، لنتلقفها بعدئـذ دور الترجمـة ؛ حيـث أخــذت طريقها الى العالم .

كان اعجابي بالرواية من حيث تفاصيل احداثها ينبع من كوني قد عرفت وعايشت كثيرا من الإماكن التي تتحدث عنها واختلطت كذلك بعدد كبير من الاشخاص الذين يقتربون و اقعيا من ابطالها بحكم وجودي في بريطانيا كل تلك المدة الطويلة. لهذا وغيره فقد قرأت الرواية لاكثر من مرة، ثم أبديت وجهة نظري بمقال نقدي مسهب نشرته و القيته اذاعيا، ثم ضمنته بعدئذ الفصل الخاص بالادب السوداني من كتابي (حكاية الادب العربي المعاصر)، وقد نال ذلك التقييم ثناءا من الكتاب و النقاد وليعاد نشره في بعض الصحف العراقية و العربية ؛ مما دفع بالطيب أن يتصل بي هاتفيا ويقدم لي شكره و امتنانه.

هيّا لابد من اقتباس ما كتبته في حينه من فقرات ركزت على جانبين اساسيين يرتبطان بصيغة ونسيج وحبكة الرواية من جهة ؛ وبالجوهر الذي عالجته من خلال افكار منوعة من بديها التصل الى الغاية الحقيقية التي هدفت اليها : (...وفي هذا المجال لابد لنا من تناول نموذج حي اللادب الروائي السوداني الجديد ، وهذا النموذج يتمثل بشكل واضح ومثير في رواية (موسم الهجرة من الشمال) للأديب السوداني البارز الطيب صالح ...

في كثير من الاحيان تنفلق في كبد السماء شعل ذات الوان زاهية ؛ تبدأ من منطلق الصوت ثم تنتشر حزما فخيوطا تتباعد بعد حين لتختفي في المجهول ، هكذا تتراءى لي رواية الطيب صالح الملحمة ( موسم الهجرة الى الشمال ) ، انها تثبت اقدامها في ارض منبتها اول الامر ثم تعود لتتحرك في مساحات واسعة من الامكنة

والإزمنة . تنتقل معانيها على جمل خفيفة الحركة ، مباشرة في المعنى ... من كلام بسيط يتسامر به ابناء الريف ، ... الى حديث مثقف الفكرة ؛ عميق العبارة ، موزون الكلمة يدور بين صفوة من أولئك الذين درسوا ثقافة العصور ، و آداب وفنون وفلسفات الامم ....... الحوار ذكي ينساب بلا تكلف او تأطير ، و انما بتخطيط ووعي ومتابعة دقيقة للبناء الدرامي و العضوي للرواية كلها ؛ و اللغة تخدم الشخصية و لا تبتعد مطلقا عن فلك ومدار محورها ، اي لاتلتقط الشوارد بل تنبعث بأصالة من صميم الحدث مثل لحن هارموني التوزيع .

والروايـة بعد هـذا وذاك ، مزيـج مَن الاعـتَراف الكامل المنسـق لانسـان بلغ تلـك الذروة مـن الثقافـة ، اعتراف يتعدى التدرج الزمنـي الرتيب ليصل الى مراحل متفرقة من الزمـن ، تتقارب وتتباعد بحسب الانتقالات الذهنية ، مرورا بذكريات الامكنة ....

في هـذه الرواية يبرز اهم لون من الـوان البناء الدرامي : السـرد القصصي ، انسياب الحكاية ، التداعي النفسي ، الحـوار المتنقل ما بين الواقع ، حينا والذكريات احيانا ، ولكن الرواية لاتهتم في ذات الوقت بكلاسيكية التسلسل المعتاد في البناء الدرامي ، لافي الحبكة والسرد والايقاع والعرض والعقدة والحل النهائي ... الخ

لقد استطاعت رواية الطيب صالح ، ال تجسد امامنا و باحكام لاعفوي ، بطلها كنموذج حي للريفي وقاد الذهن ، مشتعل الذكاء . تتلقفه ثقافات العصور ، فيجيد هضمها ويحولها الى مادة تبهر الأخرين أو تحيلهم نارها رمادا و جثثا ممزقة ، ثم تصير منه اسطورة خارقة تمثل اكثر مما تعني ؛ وتكنب اكثر مما تصدق .. وذلك حينما تريد ان توقع السنج في المصيدة . لقد استطاعت الرواية كذلك ان تصرك مجاميع شخوصها بمهارة واختيار وتتبع طبيعي لايفتعل الحوادث ولا الحوار وانما يسوقها باطار صادق ومنطقى :

فمحجـوب والعمـدة وسعيـد التاجـر وود الريس وجين موريس وبكري وبروفيسور ما كسويـل والحاج احمد وأن همنـد وبنـت مجـذوب وحسنـة بنـت محمـود ، كل هــؤلاء يتحركـون في افلاكهـم ... حـول انفسهـم وحول الخَريـن كالشهب والنجوم والاقمار ، احاديثهم تنبع من شخصياتهـم ؛ والكلام الذي يرددونـه يتصل بوثوق تام بأشخاصهم وبالارض التي يعيشون عليها .

ان رواية موسم الهجرة الى الشمال ؛ سيمفونية موسيقية ؛ رائعة التركيب والاداء في الادب السوداني الحديث ؛ وملحمة شعرية عالية النفس ؛ انسانية

كان أخــر لقاء لي بالطيب صالــح في فندق ميليا المنصور لمناسبة انعقاد مهرجان المربد الشعري عام ١٩٨٩، كان مرحا كعادته ومتواضعا في اسلوب تحاوره . لقد لفت نظري ونحن نجلس في كافيتريا الفندق ، نقده المباشر لكثير مما القي من قصائد في تلك الإماسي الشعرية التي كانـت تنظم في قاعـة مؤسسة المسـرح والسينما المقابلة للفندق. وكان مما ركن عليه ولا انساه ابدا (تفاهة المواضيع وركاكة اللغة وتدني مستوى الخيال الشعري مع رتابـة في الالقاء ) ، وقد لاقَّى هذا الايجاز في التعبير تأييـدا وتقديـرا من لـدن الجالسين الكـثر . حينما تفرق الجمع الحاشد من حولنا ، و لم يبق من الجالسين على المَائدة ، غير عبد الوهاب البياتي ،الفريد فرج ، سعد اردشس ؛ الطيب صالح ، ووجدها البياتي فرصة ليقترح الابتعاد عن برتكول البرنامج الصاخب ونتوجه الى غرفة في الطابق الثاني تطل على دجلة مباشرة مخصصة للدعوات الصغيرة لنتناول مالذ وطاب ولنواصل فيها احاديثنا .رحب الحاضرون بذلك .... وكانت سهرة ممتعة تشابكت فيها الاراء النقدية بالذكريات التى عطرتها احاديث الطيب عن ابعاد وتأثيرات عمله في اليونسكو وبخاصة في منطقة الخليج . ثم توزعت الحوارات الأنية . على بساط و اسع من الشعر و الفن التشكيلي و الموسيقي اما الدراما الاذاعية والمسرحية فقد صال فيها فارسها القديس سعد أردشس ، فامتدت تلك السهرة الثقافية الى ساعة متأخرة من الليل الغارق بأنو ارمشعة متهادية أتية الينا من الضفة الاخرى حيث متنزهات ابي نؤاس . وانها لذكريات عطرة تنثنا بأحاديث من رحل من أؤلئك الافذاذ ، او من ينتظر من جيل ما زال يزخر العطاء.

عن ( الحوار المتمدن)

### لعنة«موسم الهجرة إلى الشمال»

#### فاضل السلطاني

في منتصف الستينات، نشرت مجلة «حوار» اللبنانية في أعدادها الأولى نصاً روائياً لشاب سوداني لم يسمع به أحد من قبل. وسرعان ما اشتهر النصى في أرجاء الوطن العربي بسرعة قياسية من النادر أن تحصل مع نص منشور في مجلة متخصصة محدودة الانتشار. كان ذلك النص هـو «موسم الهجرة إلى الشمال» للطيب

صالح. نصى أول مكتمل روائياً، سيترك تأثيره اللاحق

ليسسُ فقط على الرواية العربية، بل على الروائي نفسه منذ بدايته حتى رحيله أمس. سيُعرف الطيب صالح بهذا

سيلتصف به الاسم بالا فكاك، مهما قدم من أعمال لاحقة ربما لا تقل أهمية عن «موسم الهجرة للشمال»، مثل «عُرس الزين» و «بندر شاه» بشكل خاص. ومن هنا، يصبح العمل الأول الناجح بشكل استثنائي بركة ولعنة في الوقت نفسه. بركة في البداية، ولعنة لاحقة. فكل مبدع يريد أن يتجاوز عمله السابق إلى ما هو أنجح منه، و أن يشكل نتاجه اللاحق علامة أخرى في مسيرته الإبداعية، و أن لا يقرن اسمه بعمل و احد، يكبر و يكبر حتى يطغى على اسم صانعه.

كتاب كبار في التاريخ الأدبي كانوا ضحايا أعمالهم

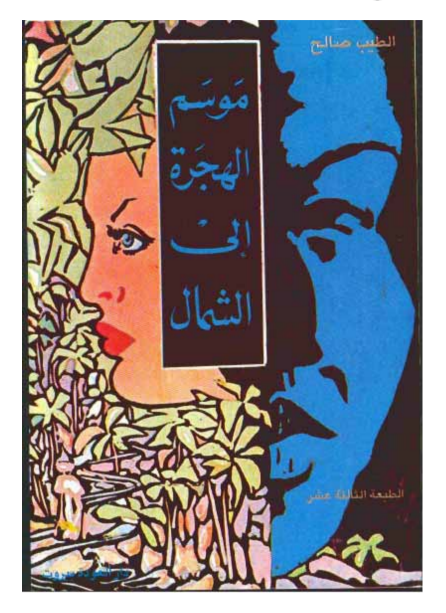
الأولى، أو اقترنت أسماؤهم بعمل واحد معين. ما إن يذكر أحد تورغنيف، حتى تستحضرنا رو ايته «آباء وأبناء» بالـذات، وليس أية رواية أخرى. وحشر دي أتش. لورنس في «عشيق الليدي تشاترلي» إلى الأبد. وربما قاد النجاح المذهل لرواية «الحارس في حقل الشوفان» — حسب ترجمة الروائي الأردني الراحل غالب هلسا – مؤلفها الروائي الأميركي سالنجر إلى الصمت الأبدي، فقد انسحب إلى معتزله منذ نشر الرواية في الخمسينات، ولا يزال لحد الأن محتجباً عن العالم الخارجي، ولم ينشر أية رواية لاحقة، وربما كان خائفا أن يفعل ذلك، ما عدا قصتين أقرب للنوفللا، ولم تثيرا اهتماماً دنك.

وفعلت مواطنته هاربرلي صاحبة «قتل الطائر المحاكي»، روايتها الوحيدة، التي فازت بجائزة البوليتزر الأدبية الأميركية، الشيء نفسه، إذ اختفت تماماً عن المشهد الثقافي، ولم يعرف أحد أين مكانها، بعد أن اشتهرت لروايتها بشكل فاجأها، وأصبحت من أشهر الأعمال الأدبية التي تحولت إلى أفلام سينمائية. وقام ببطولة الغيلم الذي حمل الاسم نفسه النجم الأميركي الشهير غريغوري بيك. ولا تزال محتجبة لحد الأن في مكان ما من بلدها، لكن روايتها بعد أكثر من خمسين سنة لا تزال مشهد إقبالا عالميا في كل مكان.

عربياً، من الصعب أن نعثر على عمل أدبي راق مستوف شروطه الجمالية، قد أطلق صاحبه بهذا الشكل الكبير كمًا فعل «موسم الهجرة إلى الشمال» مع الطيب صالح. لقد راكم روائي كبير آخر مثل نجيب محفوظ شهرته عملاً بعد آخر في مسيرته الروائية الطويلة. ومن الصعب أن تعرفه بعمل واحد، أو يطغى على أعماله الأخرى عمل واحد حتى لو كان الثاثية أو «أو لاد حارتنا»، وكذلك الحال مع عبد الرحمن منيف، وإن يكن قد اشتهر بعمله الأول «شرقي المتوسط»، لكن لا أحد يقرنه به فقط، فهناك «مدن الملح» و«سباق المسافات الطويلة» و«الأشجار واغتيال مرزوق»، بشكل خاص.

نعتقد أُنها فعلت ذلك. وربما كرهها مبدعها مع الزمن في أعماق نفسه في الأقل

عن الشرق الاوسط



### الطيّب صالح السودان الذي يحلم به جسّده

بابكر عيسى أحمد

عندما ذهبت إليه ذلك الصباح كنت كثير التخوف، فمجلس الطيب صالح لا يخلو من الندماء و الأصدقاء و المحبين الذين لا ينقطع رنين هو اتفهم، نسمات الصباح الباردة في ذلك اليوم من الشهر الثاني من العام الثاني من الألفية الثالثة، وأنا أدلف إلى – فندق الواحة – المكان الذي يحبه الطيب صالح طيب الله ثراه – أعطتني الأمل في أن أجلس لصاحب «موسم الهجرة إلى الشمال» وأن أستمع إليه وأحاوره في قضايا عديدة خاصة أنه كان كثير الترحال، حيث قضي سنو اته الأخيرة مُتنقلًا بين الجامعات الأمريكية، يُحاضر ويُحاور ويتعلم من الأخرين ويقول إن قراءة التاريخ تستهويه تلك الأيام.

الآخرين ويقول إن فراءه الناريخ تستهويه لل الايام. كان الصوار الأخير الذي أجريه مع الطيب صالح قبل رحيله عن دنيانا، والحديث معه يأتي عقويًا و مُتدفقًا وهو في أكثر الأحيان لا يريد أن يتحدث وعندما نجلس إليه يتدفق الحديث عنبًا وثريًا ونافعًا وشاملًا.. فهو مهموم بواقع الحال العربي ويرى أننا في أمس الحاجة لبذل مزيد من الجهد لمعرفة الأخرين وخاصة هناك في أمريكا حيث يرى أنها ليست شيئًا واحدًا وإنما هي عدة أشياء، ودعا عبر الحوار الذي استغرق زهاء الساعتين في غرفته المُطلة على الخليج العربي إلى إنشاء مراكز

للدراسات الأمريكية في كل الجامعات العربية. قال إنه ليس قلقًا على واقع الثقافة العربية، مُشيرًا إلي وجود مُبدعين، وحركة إبداع واسعة في العالم العربي وبلاد المهجر، وربط ازدهار الثقافة والإبداع بالأزمات التي تعيشها الأمة.

تحـدث الطيب صالح بحـب وأسى عن السـودان الوطن الـذي أحَبِّه وحلم به، وطن شاسع وكبـير يتسع للجميع بـلا بغضاء، ويحمل إمكانات غنية إذا أحسن استثمارها، وقـال إن حنينـه لوطنـه لا ينقطـع ودافع ارتباطـه بتلك الأرض يقف شاهدًا في كل ما يكتب.

الطيب الكاتب و الأديب السوداني الشامخ لم يكتب سوى أربع روايات هي: دومة ود حامد، وموسم الهجرة إلى الشمال، وعرس الزين، وبندر شاة بجزأيه: ضو البيت ومريبود، ورغم هذه الندرة ظلت هذه الأعمال مسار جدل في حقل الرواية العربية الحديثة.

و لا تــزال روايته موسم الهجرة إلى الشمال التي تُرجمت إلى أكثر مــن ثلاثين لغة أو ما يزيد من أكثر أعماله شهرة ورواجًا واستقطابًا للنقاد والقراء على السواء. تطــاول دنـا الحديث الذي نُشب على صفحتــن بحريدة تطــاول دنـا الحديث الذي نُشب على صفحتــن بحريدة

تطاول بنا الحديث الذي نُشر على صفحت بن بجريدة الراية عن المشهد الثقافي العربي وعن التحديات التي تُمثلها وسائل الإعلام الحديثة، ويـرى أن هذه الوسائل يمكن أن تكون مُكملة للإنتاج الثقافي عمومًا.

وتحدث الطيب صالح بإسهاب عن دور اليونسكو في نشر الثقافة وتعميق الوعي، مُشيرًا إلى الفكرة الجيدة والمستمرة كل سنة في اختيار عاصمة عربية عاصمة للثقافة، وقال إن تجربة «كتاب في جريدة» تجربة

ناجحة، أن يكون هناك في وقت معين عدد من الصحف في كل الوطن العربي وهي صحف مختارة ومنها الراية في قطر يخرج منها ملحق برواية أو بشعر أو بمسرحية. من الأشياء التي خرجت بها اليونسكو في عهد مُديرها السابق مايور أنه «ما دامت الحروب تنشأ في عقول البشر فلابد من إقامة حصون في عقول البشر».

عن طغيان الأفكار الفاجعة وملامح الوطن الذي يحلم به الطيب صالح قبال إنه قد عبر عن هذه الملامح في رواية «دومة و دحامد» وهي أول قصة له وأشعرته بأنه يمكن أن يكون كاتبًا، وأضاف: إنه لم يُغير رأيه فيها إلى اليوم، وخلاصتها: «أن الناس في البلد اختلفوا حول موقع للبابور ولا يعملوا اطلمة لسحب الماء من أجل مشروع زراعي، كما اختلفوا حول الضريح الذي يعود إلى أحد الأولياء وقالوا لازم يهدموا القبة. في أخر الأمر قال الرجل الحكيم الذي يروي القصة «هل نسي هؤ لاء الناس ومحطة الباخرة وطلمبة لسحب الماء من أجل مشروع ومحطة الباخرة وطلمبة لسحب الماء من أجل مشروع زراعي، كما اختلفوا حول الضريح الذي يعود إلى أحد زراعي، كما اختلفوا حول الضريح الذي يعود إلى أحد الأولياء وقالوا: «لازم يهدموا القبة».. البلد واسعة ورغم نلك يأتى من يقول لك «لابد من كده وليس كده».

لقد بلغ بهم العنت والغرور حقيقة، حيث حاولوا أن يفرضوا على الناس أزياء ونحن من الله خلقنا شايفين النسو ان يلبسو الثوب وهو شيء جميل والناس عرفونا بيهو .. قالوا الاداما بيغطي الجسد كله.. مشغولين بالمرأة أنها عار وأنها إبليس الشيطان بينما المشكلة في أن الذي ينظر إلى المرأة هو الشيطان وليس المرأة.

يضيف الطيب صالح في ذلك الحوار الأخير، هؤلاء الناس خربوا أشياء كويسة جدًا، وقتلوا ناس بدون وجه حق ودمروا معاهد عريقة مثل جامعة الخرطوم وخربوا السكة حديد وخربوا مشروع الجزيرة.. كل الأشياء التي يرتكز عليها المجتمع السوداني والتي تعطيه الثقة بالنفس وبالمستقبل دمروها.. أنا أسميهم «الأذكياء الأغبياء» وقالوا إن السودانيين تعودوا على أشياء وعندما ندمرها يشعرون بالحيرة ونعطيهم أشياء وحاجات جديدة، حتى إن سوق الخضار لم يسلم من التكسير.. عشان كده أنا قلت «من أين أتى هؤلاء الناس بل من هم هؤلاء الناس؟».

اختتم الطيب صالح -طيب الله شراه - حدواره معي بقوله إن ما نحتاجه حقيقة هو قفرات في الخيال هناك أشياء كثيرة قام بها هؤلاء الناس ولم تنفع وكان عليهم الاعتراف بذلك على طريقة أهلنا القدامي، وهذا لا يحتاج إلى فلسفة و لا إلى علم و لا أي شيء «ياخي الدرب ده دا ما نفع خليهوا نشوف غيرو» .. وما نحتاجه هو تغيير ما نفع خليهوا تشوف غيرو» .. وما نحتاجه هو تغيير وقيقي في إدارة البلد والدنيا تغيرت كثيرًا وتقدمت ولم يعد الناس يقبلون ما يُملى عليهم وخصوصًا السودانيين.

ولا بـد أيضًا من خلق مناخ جديد يصرك الدنيا، وحتى هناك تباين في الخطاب مـرة يقولـون «العايزنا يجينا» ومـرة ثانيـة يقولـوا عايزيـن نستفيـد مـن كل الخبرات و الكفاءات.. رحم اللـه الطيب صالح فقد كان ثاقب النظر وصائب البصير.

غن جريدة الراية القطرية



## الطيّب صالح.. رواية واحدة وخلاصات شائكة

محمود منير



لم ينل كاتبٌ عربي قراءات متعدّدة ومركبة لعمل روائي واحد مثلما حدث مع الطيّب صالح في "موسم الهجرة إلى الشمال"، الذي قدّم في أقلّ من مئتي صفحة أزمنة متداخلة، مفكّكاً جملة التباسات وأوهام لدى المستعمِر بالمستعمَر وبالعكس؛ حيث سعى الأول إلى تحديث الثاني بهدف الهيمنة عليه، ما ولَّد تشوّهات لا تزال ماثلة إلى اليوم، ولم تستطع شعوب الجنوب أن تنجو منها في علاقتها مع الغرب.

66

ورغم الانتشار الواسع لهذه الرواية والتناول النقدي الهائل لها إلَّا أن فخاخاً كثيرة ظلَّت تلاحق صاحبها، سواء في ما يتعلّق بمضمونها الذي اعتبره كتّاب عرب متطابقاً مع الرؤية الاستشراقية، ولم تنجح محاولات المؤلَّف في تفنيدها، أو ما يتصل بذلك الإصرار على تخيّلها سيرة ذاتية عاشها صالح في لندن، ما اضطره إلى نفى ذلك كلما ظهر على الإعلام.

يضيء أستاذ الأدب الإنكليزي والناقد محمد شاهين أَبعاداً مختلفة في شخصية الكاتب السوداني (١٩٢٩ - الماداً مختلفة في شخصية الكاتب السوداني (١٩٢٩ - حوارات ومتابِعات فِي الفكر والثقافة والإبداع ۖ ، الذي صدر حديثاً عن "اللَّو سسة العربية للدراسات والنشر"، من خالال انطِباعاته التي كِوَّنها عبر لقاءاته الشخصية مع صاحب "عرس الزين"، وتوثيقه لمقابلاته الصحافية على مدار سنوات طويلة.

إحدى الالتقاطات البارزة التي تحتويها مقدّمة المؤلّف، تتمثل في رأي عبد الرحمن منيف بـ "موسم الهجرة إلى الشيمال" في كتابه "الكاتب والمنفى"، كونها "رِّواية تمجّد الاستعمار"، وهو تقييم يعتقد شاهين أنه لم يـأت من فراغ لأنـه يعود في أصلـه إلى الخطاب المعقّد الذي أنتجتـه شخصية مصطفى سعيـد، وهو العصب الـذي ترتكز عليها الرواية، لكنه يعتقد أن منيف ضلَّ السبيل إلى قراءة منصفة عندما رأى البطل مجرّد راو لتاريخ الاستعمار في سياق يتعاطف فيه الروائي نفسةً مع الراوي المتخيّل داخل الرواية، كما جرت العادة في

رواية العصر الفيكتوري. شاهين الذي عقد صداقة حميمية مع كلا الكاتبيّن، لم يتمكن من متابعة مبررات تقييم كهذا من منيف



مسألة َثَانْيَة يستذكرها شاهين في تقديمه وهي القراءة الجائرة التي استُقبلت بها الرواية فور ظهورها في مجلَّة "حـواْر" لأوّل مـرة عـام ١٩٦٦، إذ مُنعـت مـنّ

صورة أرادها ليقيم علاقته مع هذا الوهم».



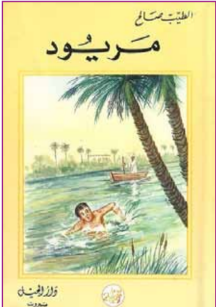
غازيــاً" وليس "مجرّد و افد مثل عطيل الذي يضيع في متاهات الغربة الغربية الغريبة. وكأن صدى عبارته (أي سعيد) توحي بالقول: أنا لستُ الوافد الضحية المسالم المستسلم. مصدر قوّتي أصلاً مردّه ردّة فعل مسلم المسلم الم

النشر في مصر والكويت بسبب "الاعتماد على قراءة لا تذهب أبعد من البُعد الخارجي للحدث "، وربما مثل هذه القراءة جعلت منيف ِيذهب فّي تقييمه للرواية إلى ما ذهب إليه، بحسب المؤلّف. تفسير الحدث/ الحبكة الذي قامت عليه الرواية ظُلُّ مدار بحـث لم ينته حتى اليوم، ما تثبته إجابات صالح عن أسئلة متكرّرة طرحها عليه مصاوروه في هذا

السياق، وتأكيده المستمـرّ على وجود وهـم أورّوبي ووهم عربي حيال الصراع بين الشرق والغرب، حيث كلمة "شُسرَق" لا تعني بالنسبة إليه أي شيء، بل إنه يعتبر أنه من ضمن الأوهام التي أِضافها العرب على هذه الأوهام قبولهم بأنهم "شرق"، وبذلك يكون الصراع في الرواية بين أوهام. ويذهب أبعد من ذلك بالقول: "كنت من أوائل الكتّاب

العرب الذين قدّموا تحدّياً لهذا الوهم، لأنه لم يكن ثمةً أدنىي شك في ذهني بأن هذه العلاقـة علاقة مزيّفة، و لا يمكن أن ينتُّج عنَّها أي فائدة. وقد جاء أساتذة مثل إدوارد سعيد، الذي كتب كتابه ُ الاستشراق ۚ وتعرّض لُهـُذُهُ القَضْيَةُ بِاسْتَفَاضِيَّةً، وكيفَ أن الغَـرِبُ 'صَاغْنا'، قائلًا بالفكرة من جديد، في صورة ليست حقيقية، بل

لم يكن ذلك هو الهاجس الوحيد لدى صالح عند كتابته هذه الرواية التي صدرت بعد إقامته في لندن لستّة عشر عاماً، إذ يبيّن َّفي أكثر من لقاء أنه سعَّى أيضاً إلى إضاءة مناطق مظلمة في الوعي العربي حين كتب عن بلده السودان وتحديداً في شماله حيث تسكن قبائل



عربية يشكّل نهر النيل أساس وجودها، لافتاً إلى أن تصويرِه نمط حياتهم يصب في النهج الذي سار عليـه كتَّاب عرب مثل البشير خريـفَ في رواياته حول الجنوب التونسي، وعبد الكريم غلاب في كتابته عن المغرب، وطاهر وطار حول الجزائر، وغالب هلسا في روايته عن الأردن ومصر والعراق.

إلى جانب رغبته في الحديث عن الصراع في الحياة الندي يقوم بين إيروس (الحب) والموت، إذ كان واقعاً في تلك الفترة تحت تأثير فرويد، بحسب إحدى مقابلاته، حيث الحب هـو التعبير التام عـن الحرّية، وما عدا ذلك مثل أن يصبح المرء مليونيراً أو رئيساً للجمهورية، أو أي شيء أخر - فهذا كله يدخل في باب

لكنّ هذه الطروحات وغيرها ممّا تناوله في هذه الرواية ظلّ أسير الجدل حول مضمون رسائله التي أوصلها للقارئ، كما يظهر في ردود الفعل التي دارت حولها، وكذلك في إصرار القرّاء والنقّاد على اعتبار بطل الرواية تمثّيلاً لحياة الطيب صالح، ما استدعى

تفنيده لذلك بأشكال مختِلفة، ومنها قوله إن حياته لم تحمل إثارة تُذكر، خلافاً لمصطفى سعيدٍ، وإن التخييل في خليق الشخصية كان طاغياً على كلُّ ميا هو واقع، وإَّن كانـت بعض صفاته تشبه صالـح أو مئات العرب من جنسيات مختلفة أكدوا أنهم يشبهونه، كما كانوا يخبرونه في لقاءاتهم معه.

ويريد في توضيح المسألة بأن "الكاتب يجب أن يقطع الحبل السريّ بالتجربة ويتركه يختلط بأشياء كثيرة، ومصطفى سعيد به صلة بي، ما لمحيميد في ضو البيت من صلة بي "، في إشارة إلى روايته التي صدرت عام ١٩٨٩؛ بعد أكثر من ثلاثة عقود من صدور "موسم الهجرة إلى الشمال". وينطبق الأمر ذاته على جين مورس، حبيبة مصطفى سعيد، التى كانت مجرّد اسم لفتِاة التفاها صالح مرّة واحدة أثنّاء حضوره معرضًاً فنياً ولم يقابلها بعد ذلك، لكن أطلق خياله لتصوّرها إحدى شخصيات روايته.

رواية واحدة طغت على بقية أعمال الطيب صالح التي لم تـرقَ إلى مستو اهـا، ولم يستطـع الإفلات منٍ هيمنتها على معظم محاوريه الذين كان يضطرّ كثيراً لتصحيح معلومة أنها ليست روايته الأولى، وأنه كتب رواية "عرس الزين" قبلها بسنوات عدّة، وهو يحافظ على موضوعيته إزاء الطروحات المبالغ فيها حول "موسم الهجرة إلى الشمال" بأنها رواية مستقبلية أو عُمل فكري أو تاريخي، دون إغفال "أسبقيته" في التصدّي لأطروحات مركّبة لا تزال تواصل تأثيرها فيّ الراهبِن العربِي. بل ربما كانت الروايـة العمل الأبرز الذي نُشر قبل هزيمة حزيران/ يونيو ١٩٦٧؛ الهزيمة التي فجّرت تساؤ لات حِرجة حول الـذات العربية في نظرتُها إلى "انكسارهـا" كجماعة مستلبة وغير فاعلةً في حاضرها، وفي طبيعة علاقتها المعقَّدة مع الأَحْر.

ببساطة، تعامل الطيّب صالح مع تلقّي رو ايته بو اقعية شديدة، باعتبارها عملاً نجح في مقاربة أفكار لا تزال راهنة دون التنازل عن المستوى الفني، قائلًا إنها لا تُحتمل أُكِثر من ذلك. وينسحب الأمر على مشروعه الروائِي كله، حيث يقول بصراحة: "لم أرد أن أِكون كاتباً. بيل بالعكس، أنا حاولت أن أكون شيئاً آخر وأصبحت كاتباً بطريق الصدفة، ولم أرد أن أترك السودان... أيضاً خرجت من السودان بطريـق الصدفة، ويبدو أن الصدفة تلعب دوراً في حياتي».

عن العربي الجديد

## الطيّب صالح «زوربا السـوداني»

محمد شعير

77

بين ولادته منذ ٨٠ عاماً في قرية كرمكول (إقليم مروى، شمالي السودان) حتى رحيله في لندن، كتبَ الروائي السوداني الطيب صالح واحدة من أعظم الروائيات العربيّة على الإطلاق... إنها سيرة حياة لم تتح لكثيرين: حبّ وترحال، معارك صاخبة، وصمت، سخرية من الواقع والأشياء، بل أحياناً من الذات، حتى ملأ الدنيا وشغل الناس مثل شاعره المفضل أبو الطيب المتنبي!



لم يحلم الطيب صالح بأن يكون أديباً، بل خطَّط في طفولته لأن يعمل في الزّراعة، لكنّه اكتشف أنّ ذلك «مجردٌ حلم رومانسي»، فهو لا يصلح لشيء سوى الكتابة. روائى من نوع خاص، ظلم الأدب العربي بكسله الشديد، مكتفياً بمجموعة قصصية يتيمة «دومة وّد حامد»، وثلاث روايات: «عرس الزيـن»، وِ«بندر شاه» في جزءين: «ضو البيت» و «مريود» وطبعاً «موسم الهجرة إلى الشمال»، رواًيتـه الأكثر تأثـيراً في الأدب العربـي، والأشهر - في العالم كلُّه - بين نتاجِـات الأدب العربـي المعاصِر. وقدُّ جعله هذا الكسل مثاراً للوم المقربين منه، حتّى إنَّهم كانوا ينادونـه في ما بينهم بـ«زوربا السـوداني» لأنّـه اختار أن يعيش الحياة، لا أن يكتبها. منذ صدورها عن «دار العودة» في بيروت عام ١٩٦٦، غطت شهرتها على أعماله الأخرى الَّتي تلتها. حتى إنَّه كرهها فِي سنو اتِّه الأخيرة، وكره مجرد الحديث عنها. تماماً مثلما غطّت شهرته هـو على كتَّاب السـودان الأخرين، فلا يذكر هذا البلد إلا مقروناً بالطيب صالح.

لم تغب كرمكول عن ذهن الطيب، كانت تطارده أينما ذهب، يتذكرها في صيف لندن عندما يتساقط المطر. في شبابه، انتقل لدراسة العلوم في جامعة الخرطوم، وبعدها سافر إلى إنكلترا ليواصل دراسته، ولكن في مجال آخر هو الشِوُون الدولية.

بعُد تخرُّجِه، تنقُّل في مهن مُخْتلفة: فترة قصيرة مدرّساً، ثم في القسم العربي لـ«هيئة الإذاعـة البريطانية»، حيث ترقَّـى حتـى و صـل إلى منصب مديـر قسـم الدراما. بعد

استقالته من «بي بي سي»، عاد إلى السودان وعمل فترةً في الإذاعة السودانية، ثم هاجر إلى قطر وعمل في وزارة إعلامها وكيلاً ومشرفاً على أجهزتها. عمل لاحقاً مديراً إقليمياً في منظمة الأونيسكو في باريس وممثلاً لهذه المنظمة في الخليج العربي. حالة الترحال والتنقل بين الشرق والغرب والشمال والجنوب أكسبته خبرة واسعة بأحوال الحياة والعالم، وأهم من ذلك أحوال أمته وقضاياها... وهو ما وظفه في كتاباته وأعماله الروائية خصوصاً «موسم الهجرة إلى الشمال» التي كتبها في أوروبا، بين ١٩٦٣ و ١٩٦٦، وذلك بعد محاولات عدة

مصطفى سعيد بطل الرواية أصبح من أشهر شخصيات الأدب العربي، شرقي نابغ يبحث عن ذاته في الغرب، يرفع شعار «جئتكم غازياً» وينتقم من غزاته بالجنس، حتى يقتل عشيقته جين موريس ويُحكم عليه بالسجن. لدى صدورها، ألقت الرواية حجراً في بركة راكدة، وعدها ناقد مثل إدوارد سعيد أساساً لكتابه الهام في ما بعد «الاستشراق».

رأى بعضهم أنّ ثمة ملامح بين شخصية مصطفى سعيد والطيّب نفسه، لكنّه كان حريصاً طول الوقت على أن ينفي العلاقة. صحيح، كما يؤكد، «يمكن بعض الشخصيات أن يكون لها جذور في الواقع. و أنا كما أقول دائماً، أترك الواقع يتحول إلى حلم... أنسى حتى لو كان هناك شيء حقيقي قد حدث، أنسى مصدره فيتحوّل في الخيال إلى حلم ويخرج هكذا». وعندما نسأله: هل عشقت يوما إنكليزية؟ يجيب: «عشقتُ... لكنّها كانت اسكتلندية، تزوّجتها ولم أقتلها! ».

كشف الطبب سرّه الدفين: «جين موريس شخصية حقيقية لكنها ليست هي نفسها في الرواية. تعرفت عليها في الشهر الأول من وصولي إلى لندن عام ١٩٥٣ في المتحف النائل عليها في المتحف الوطني. جذابة حقاً. كان في المتحف انذاك معرض عن الفن الانطباعي... تحدثنا وسألتني من أين أنا... وكنت في ذلك الحين فتى يافعاً، لا بد من أن تعترفوا بذلك... خرجنا من المعرض وذهبنا إلى مقهى وأمضينا بعض الوقت في الحديث عن أمور عامة، وبعد ذلك لم أرها قط، واسم الفتاة جين موريس، وقد أحببت ذلك الاسم. ومن ذلك اللقاء علق اسمها في ذاكرتي وأنخلته الرواية: الاسم وبعض الأمور الأخرى التي بعلم بها الله».

اخترال النقّاد له في هذه الرواية أصابه بالضيق الشديد. عندما سألناه منذ سنوات في القاهرة عن مسألة توقفه عن الأدب، احتد قليلاً: «لستُ حقلاً بوراً كما يتصورني النقاد». وبالفعل، إذ لم يتوقف صاحب «مريود» مطلقاً عن الكتابة. حاول في مقالاته الصحافية أن يجرّب أنماطاً جديدة من تجارب مختلفة: كتب في الرحلات وعن أشخاص التقاهم واقترب منهم مثل الرحلات وعن أشخاص التقاهم واقترب منهم مثل كمينة «المنسي» الذي عمل معه في إذاعة لندن. كذلك لم يلتفت كثيرون أيضاً إلى ما ترجمه الطيب من أعمال مثل كتاب «الاستعمار في الكونغو» التي اشتراها ملك بلجيكا، وأصبحت ملكه الخاص ولم تكن مستعمرة بلعني المتعارف عليه. كذلك ترجم أيضاً كتاب الفيلسوفة بله الشهيرة حنة إرندت «أيخمان في القدس» وهي أعمال ربما منعه كسله، ورغبته في التجويد، من أن ينشرها في كتب.

ي . ويبقى العنصر الثابت في كتابة الطيب صالح هو المكان،

القرية التي ولد فيها بتحو لاتها. كان يعتبر الكاتب مثل عالم الأثار: «نعيش على سطح ألاف السنين من التجارب الإنسانية». لذا مهمته أن يحفر في الأرض بحثاً عن أشياء مختلفة: قطعة في إناء، وعاء، وأشياء أخرى كثيرة... الكاتب مهمته أن يضع هذه الأشياء بعضها في جوار البعض الآخر، كي يرى ماذا سينتج. وفي «بندرشاه» التي أصدر منها جزءين وكان يتمنى لو أنها وصلت إلى خمسة أجزاء، حاول أن يتقصى العلاقة بين المدينة (البندر) والحكم (الشاه)، لأن مشكلة المجتمعات العربية من وجهة نظرة تكمن في كيفية الحكم في المدينة كيف تحكم المدينة وعلاقة الحاكم بالمحكومين.

ظلت رواياته ممنوعة في الكثير من الدول العربية، ليس فقط لجرأتها، بل أيضاً لما تناولته من قضايا عن علاقات الحكم الملتبسة. وقد ظل ممنوعاً من دخول السودان لفترات طويلة، حتى صرّح منذ وقت قريب قائلاً: «كرهت السلطة في السودان منذ هذا العهد الأخير. كرهتها من حيث المبدأ لأنني لا أحبّ النظم الدكتاتورية العسكرية، فكتبت عنها في البدايات. والحقيقة أنني كتبت عنها وأنا بعيد عن السودان، أي إنني لم أقم بدور بطولي. وهم بعدلوني الكراهية وهذا شيء طبيعي». أمس عندما رحل الطيب صالح، تذكرت السلطة أنها لديها كاتبا كبيراً مثله، وطلحت أن يدفن في السودان، وهو ما رفضته أسرته. ولم يُتَفق على شيء حتى لحظة كتابة هذه السطور: هل يعود الطيب إلى بلده ليُدفن على ضفاف النيل، أم يبقى في «الشمال»، في المكان الذي عشقه ووهبه النذر الأكبر من حداته؟

عن الاخبار اللبنانية

## عطيل العربي المتحرر من أسر اللون

علي بدر

أعاد الطيب صالح الاعتبار له «عطيل»، لا في النصية الشكسبيرية كدر اما كلاسيكية متوترة، إنما كعلاقة مضطربة ومهددة، كتر اجيديا تبرز فجأة من النصية الاستعمارية، ومن وجودها المتجدد والحيوي في التاريخ السياسي والاجتماعي للصراع بين أفريقيا وأوروبا، وهكذا يدفع الطيب صالح رواية «موسم الهجرة إلى الشمال» لتكون الخطاب النقيض للمفهوم الشكسبيري حول قضايا العرق والدم، ولتتحول هذه الميتادراما إلى نوع من العلاقة الغامضة بين أسود المستعمرة وشقراء من المتربول، وبفضل سلسلة من المستعمرة وشقراء من المتربول، وبفضل سلسلة من الاضطرابات السياسايكولوجية، تصل الرواية

إلى النذروة، القتل، انتفاء النصى الشكسبيري، نقص تراتب الأنساق العرقية، قانون العيب، الخيانة، ومن شم نهاية النص الشكسبيري الذي قام أصلاً في مأسسة مشكلة هذه الثنائية الثقافية والحضارية، بل لتتلاشى هذه الدراما الكونية تحت هاجسى العلاقة النقضية بين عطيل وديزدمونة، وتتحول من دراما متوترة إلى محاولة ثقافية لاستدعاء التراث الغربي ومن ثم الاحتياز عليه وتمثيله، لقد أخرج الطيب صالح «عطيل» الأسود المحبوس في لونه الملحق، إلى التجربة العيسة.

ولا بد من إعادة الاعتبار إلى جوزيف كونراد، وإلى أحداث روايته الطاحنة «قلب الظلام»، لا في تصوير هذا التضاد الظاهر في علاقات القوة بين المستعمر وللستعمر، إنما في تصوير التهديد الناجم عن تمثيل الأخر، بصفته نقيضاً للذات المركزية الغربية

ومركزية اللوغوس الغربي، بل عمد الطيب صالح إلى تجاوز علاقات التمثيل من مجرد انعكاس للممارسات الكولونيالية إلى اشتباك جسدي، بل حرر العلاقة التاريخية بين النقيضين: غرب/شرق، أفريقيا/ أوروبا، شمال/جنوب، إلى علاقة قائمة في الهاجس الإنساني، وهذا الأمر أكثر تعقيداً من فكرة كونراد بكثير، على رغم ألمعية رواية كونراد واستثنائيتها في التاريخ الإنساني، لأن صالح ذهب مباشرة نحو العلاقات الجنسية المتوترة، وقد حول بذلك العلاقة التاريخية من علاقة سياسية ظاهرة إلى فحولة قاهرة وأنوثة مقهورة.

ويجب الوقوف أمام «موسم الهجرة إلى الشمال» وموقعها في الدراسات ما بعد الكولونيالية، والدراسات الثقافية، وأدب المنفى والهجرة، وقراءات بوليطيقيا الجسد في الدراسات الحديثة، وبعث أسطورة كاليبان

بصفته الأخر الذي يجب السيطرة عليه باسم المدنية، والذي يطرح في شكل ثابت ثنائية الفوضى والنظام، والخطاب الناتج من تأكيد علاقة تفوق اللون مع احتمالات العصيان وتبديد السلطة. وليظهر على نحو محفوف بالمخاطر أثر الرق المسوح والمختلط الخاص بهذا التاريخ الكرنفالي، والفصل الزائف والمتوحش الذي يؤكده فرانز فانون بين القصبة المظلمة والحقيرة وبين المدينة الأوروبية المضاءة، والإحساس بالنشاز الكياني والأنطولوجي والقيمي للبشر.

أخيراً هذا هو الطيب صالح، السوداني، العربي، الكوني، العربي، الكوني، سافر كثيراً، وعمل طويلاً، وكتب الروايات، والقصص، وأدب الرحلات، وعمل مذيعاً، ومستشاراً ثقافياً، ثم مات بعيداً من بلاده، بعد أن منعت روايته الشهيرة «موسم الهجرة إلى الشمال» في بلاده بضعة أعه له.



### الطيّب صالح وموسم الهجرة إلى الشمال

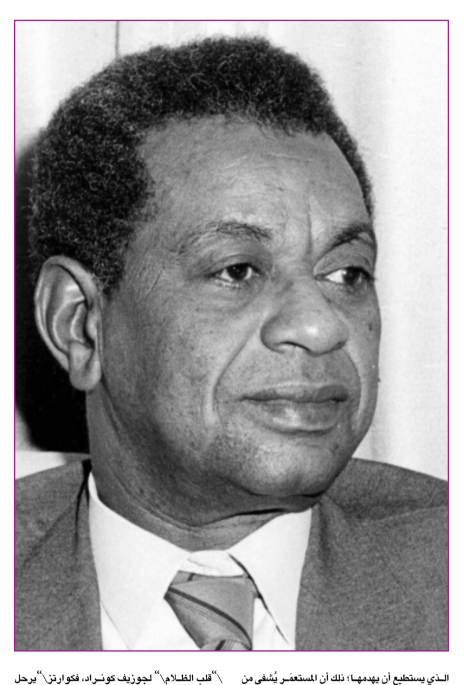
#### د.عبدالله إبراهيم



تعرض رواية \"موسم الهجرة إلى الشمال\" للراحل
\"الطيب صالح\" التوتّر العميق بين الشرق والغرب.
ومن أجل بلورة هذه الفكرة لجأت الرواية إلى
تقنيات سردية كثيرة لتجسيد هذا الموضوع الذي
ظل أحد شواغل الرواية العربية منذ نشأتها الأولى،
لكن الطيب صالح أضفى على القضية طابعا مأساويا
حينما غلّف العلاقة بين الرموز الحضارية بالعنف،
والموت، فتخطّت الشخصيات مستواها النصي
المباشر لتتصل بمجالات الصراع المتوتّر بين الشرق



جسّـد مصطفى سعيد، بطل الروايـة، طبيعة الاختلاف بس عالمين اصطرعا بكل الوسائل لقرون طويلة. وكان اللوُّلف قد أشار إلى أن هذه الرواية تطرح مشكلة "الهوية "أي "مشكلة علاقتنا بالعالم الخارجي، خصوصاً أوربا، ومشكلة نظرتنا إلى أنفسنا/". والمتن السردي للرواية يعنى بهذه القضية، من جانبها الأول، وهو علاقة \"الأنا\" ب\"الأخر\" وعلاقة \"الأنا "بنفسها وهو جانبها الثاني، فحكاية مصطفى سعيد تتصل بالجانب الأول، فيمـاً حكايـة الـراوي تتصـل بالجانب الثـاني، إنهمـا وجهـا مشكلـة \''الهويـة\ التى جىرى تمثيلها سرديا في هنده الرواية بأبعادها الموضُّوعية المتصلة بالآخر، وبأبعادها الذاتية المتصلة ْالْأَسَا∕ْ'. طرحت قضية الصراع في∕"موسم الهجرة إلى الشمال/"على خلفية تاريَّخيَّة عاصرتُ ظهـور الروايـة، وأثَـرت فيهـا كموجّـه خارجـي، مثـل حـركات التحرّر، والتمرّد، والعنف المتبادل التي اندلعت في منتصف القـرن العشريـن، وخلال العقـود اللاحقة ضـد السيطرة الاستعماريـة، وبخاصة في إفريقيا التي تشكل الفضاء العام الذي تتفاعل فيه الأحداث المتخيلة للروايـة، وكان العنـف بأشكالـه المتعدّدة هـو الوسيلة المهيمنية في الصراع بين المستعمر والمستعَمر، إنه عنف زرعه الأول في نفس الثاني، أو أسهم في إيقاد شعلته؛ رد أورق يسملة الوحيدة التي بها يتخلَص من المستعمر. قال \"سارتر\" في تقديمه لكتاب \"فرانز فانون \"معذبو الأرض\" - وهو شأن رواية الطيب صالَّح كُتب على خلفيَّـة نشاط حركات التحرَّر ِالوطنية، ولا يفصل بين صدورهما إلا سنوات قليلة- \"إنّ علائم العنف لا يستطيع لـيِّن أن يمحوهـا، فالعنف وحده هو



عصاب الاستعمار، بطرد المستعمر من أرضه بالسلاح، فهو حين يتفجّر غضبه يستردّ شُفَافِيته المفقودة، بِذلك يعرفِ نفسه بِمقدار ما يكون قادراً على صنعِها \"ذلك أن\"فانون\"نفسه قد افتتح كتابه بالقول\"إن محو الاستعمار إنما هـ و حـدث عنيـ ف دائما\". استثمر مصطفى سعيد مفهوم العنف، واستخدمه كفعل فردي، وكممارسة جنسية ثأرية تتنكر وراء إشباع رغبات غامضة لها دلالات متموّجة، لكنه عنف يريد به الشفاء من جرح. وكل ألفاظ العنف، وما يتصل به من دلالات تتكرر كثيرا في حديث مصطفى سعيد، وتزداد أهميتها في وصف علاقته بالنساء الأوربيات، وما أن يبلغ ذروة ثاره بقتل جين مورس، إلا ويخلو الخطاب من كل ماله علاقــة بالعنف.في الغرب شعــر مصطفى سعيد بأنه الغازي الذي انتشى بنصره لأنه ردّ العنف بالعنف، فبلغ الأمر حدًا تماهي فيه مع شخصية كتشنر، لكنَّه سرعان ما استجمع سلسلة الممارسات العنيفة التي الحقها \"الأوربيون\" ببلاده وحضارته. استعاد مصطفى سعيد شفافيته بممارسة

استعاد مصطفى سعيد شفافيته بممارسة العنف؛ لأنه كافأ العنف بالعنف، فرحلته الفردية إلى "الشمال"كانت مدفوعة بهاجس الشأر العنيف، وهي ردّة فعل للتورط الغربي الجماعي في السيطرة على بالاده، وخفض قيمته الإنسانية، وإقصاء فعله الحضاري. لاحظ "إدوارد سعيد" أن مصطفى سعيد يقوم بدور معاكس لما قام به "كورتز" في رواية

إلى\'أ الأقاليم السوداء\''فيما يرحل مصطفى سعيد إلى'' الأقاليم البيضاء\''. وهذا ليسِ الفارق الوحير بينهما، إنما الفارق المهم هو أن الأولِ شأنه شأن\"روبنسن كروزو\" في رواية "ديفو" يرمز إلى الرجل الأبيض الذي يؤمن ّبنسق من القيم الفكرية والدينية والأخالقية التي توظُّف لإِنقَاد ۖ "الأَخْر '"مَّنْ خموله وتخلُّفه، وتحت الوهم الضادع بتغيير وضعية /"الأخر/" يتم تطبيق برنامج السيطرة الاستعمارية بوجوهـه الثقافيـة السياسية والاقتصاديـة، أما الثاني فلا يسكنه هاجس التفوق، إنما هـو يدفع بالعنف عنفا كان اختزله إلى كائن سلبي، فرحل طالباً بالثأر في عقر دار الغازي الأصلى، كان يريد أن يردّ على أولئك الذين أرادوا مسخه حينما علموه كيف يذعن لهم ليقول \"نعم\" بلغتهم. أصبح الغرب بالنسبة لمصطفى سعيد تجربة ذهنية راح يستعيدها منفردا لوحده، حينما يعود متعبا من مزرعته في السودان، فجعل ما تبقى من حياته مكرّسا للهروب من \"حالة\" الغرب، والاتصال سرا بذكراه، وعلى نحو مماثل بالضبط لما كان يقوم به في غرفته \" اللندنية \" ولكن بمعاني مختلفة تماماً، وهنا يدخل المكان ليعمّق المنحى الرمزي للأحداث، ولشخصية مصطفى سعيد على حد سواء؛ فغرفته اللندنية فضاء شرقي في قلب الحاضرة الغربية، وغرفته السودانية فضاءً غربي في عمق الشرق، و الغرفتان وظُّفتا في النص لغايتين مختلفتين.



*manarat* 

www.almadasupplements.com

رئيس مجلس الإدارة رئيس التحرير





رئيس التحرير التنفيذي على حسين

> سكرتير التحرير رفعة عبد الرزاق



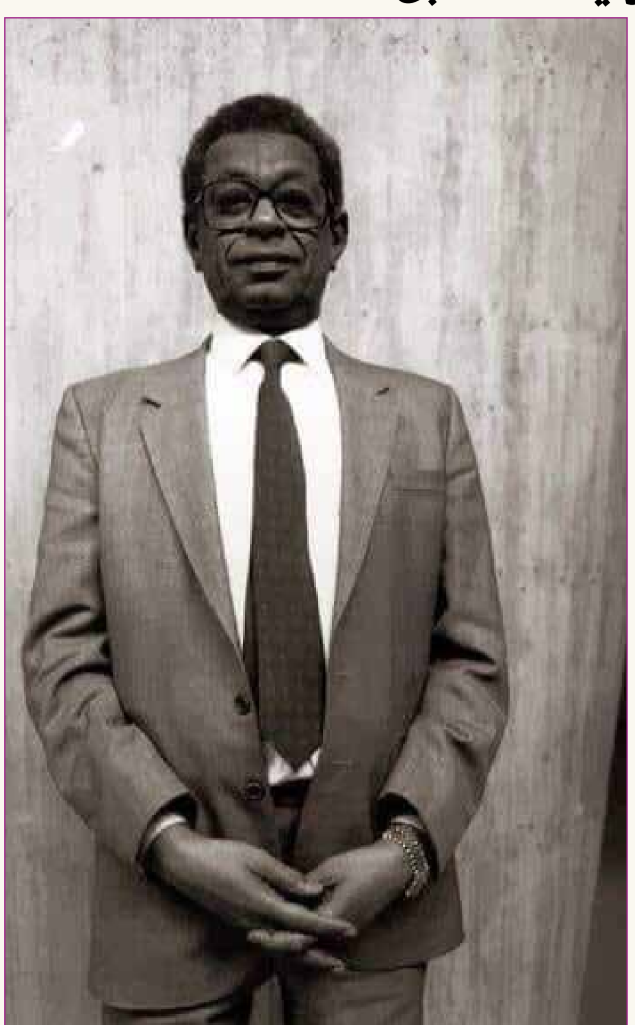
### الطيّب صالح رواية المستقبل

#### عباس بيضون

كانت «موسم الهجرة الى الشمال» حدثاً مدوياً في الرواية العربية وقلماً كان لرواية سواها هذا الحظ. لقيتٌ «عُرس الزين» حفاوة حقيقية لكن الناس ظلت تتحدث عن «موسم الهجرة الى الشمال». أما «بندر شاه» ومريود فكانا روايتين لكاتب «موسم الهجرة الى الشمال». هل كان الطيب الصالح كاتب الرواية الواحدة. أم ان الجمهور الذي اقتحمته «موسم الهجـرة». وفجرت فيـه تطلبا جديدا كان مهيّـاً لذلك، ولم يكن مهياً لأكثر منه. لقد سمح لرواية في عنف موسم الهجرة وصداميتها ان تحتل مخيلته لكنه بالتأكيد وجد فيها جوابا راديكاليا. كانت دراماتيكية الرواية تناسب وعيا تاريخيا صراعيا وديناميكيا اوعزت به الموجة القومية. اما الروايات التي تلت موسم الهجرة فقد سبقت تقريباً وعي القارئ. كانت احتّفالية وملحمية عرس الزين وسحريـة أو ّفانتازية «بندر شاه ومريود» قفزة اكثر مما يحتمل. كانتا (الروايتان اللتان كتبتا كجزء من ثلاثية لم تظهر فيها ثالثة) فتحا روائيا بحق ولحظة في الرواية لم تتأخر عن العالم بل وجدت، بدون جهد او تقصد، فيه، لكن القارئ لم يكن بهذا التطلب. لم يكن مستعدا لرواية بلا موضوع لكنها كما يدل اسمها (عرس الزين)، نوع من عيد أدبي، من سرد ملحمي لا يتغذى من أي شيء سوى من شاعريته الخاصة، ومن قدرته على انشاء الواقع وعلاقاته في تشكيل فسيفسائي. لم يكن القارئ مستعدا بعد أيضا لحظة الصراع العنيف قد فتنته في «موسم الهجرة» فقد فاته ان يلحـظ الأندار القـدري الذي فيهـًا و الاستحالة التي تنتهي بالاختفاء والغياب وربماً العـوّدة الى مصدر أول خيالي. لقد كان هذا فوق تطلبه. الأرجح ان المديح الرائع في عرس الزين شاقه لكنــه لم يلحظ ما فيه من هشاشة ومن مصاّلحة وهمية. لم يلحظ ان كل ذلك يحمل انذار ا بنهاية عالم ما لبث ان انهار في استعارة رائعة في بندرشاه ومريود. استعارة يخرج فيه الاَّو لاد على الأباء، قبلَّ أن يُسحقوا بين الأجداد والأحفاد. لقد كان كل ذلك، من «موسم الهجرة» الى «مريود» نوعا من مرثية توراتية، مرثية عالم يتحول فيه العنف الى سند روحي قبل ان يغرق في الظلمات وتخرج اشباحه من القبور معلنة انهيار الواقع واغتيال الحاضر.

أصدر «الطيب صالح» بعد احدوثته مريود نصوصا من بينها واحد شبه بيوغرافي «المنسى» لكن الناسس والقراء بقوا في خبر نصوصه الاولى، إذ إن هذه النصوص لم تستنفد بعد، لم يصدر الطيب سوى أربع روايات تقريبا لكن واحدة منها ب وربما اثنتين في الأُكثر عرفتا قراءة واسعة. كانت القراءة تقل بمقدار تقدم فن الطيب الروائسي. كانت موسم الهجـرة روايـة قضية، وربما هنا سـر انتشارهًا. لقد وضعت علاقة الشرق والغرب في سياق عنيف وأمام استحالة، لكنها اوحت بأن امتلاك الغرب مثله مثل العودة الى الأصل مسدودان. مع ذلك يمكن الأن النظر إلى موسم الهجرة كرواية ايديولوجية. ان لغتها هي لغة حكم ورسالة متقصدة، لكنها ككتاب ادوار سعيد اللاصق عن الاستشراق حملت نقدا ايديولوجيا. كان مصطفى سعيد مستشرقا ضديا ولم يستطع ان ينزع عنه هذه اللعنة، لكن الطيب صالح في «عرس الزين» كتّب بلغةً بلا حكم. لغة ذات شاعرية وإيقاع وتّشكيل فحسب. كتب ملحمة ناعمة وعيدا لغويا ونصا من شغاف الواقع وماويته، كتب منمنمة كبيرة ولم يعد الموضوع ولا القضية خارج النص او خــارج نسيجه. أما في «بندر شاه» و«مريود» وقبل أن تصل رواية اميركا اللاتينية فقد أسس فانتازيا

رواية بعد رواية كتب الطيب صالح الرواية المضادة اذا كانت رواية بعد رواية كتب الطيب صالح الرواية العربية، رواية اللغة والشعر والسحر. اقد كان هذا فوق طاقة القارئ العربي. هكذا بقي انتاج الطيب صالح على قلته غير مقروء كفاية. اليوم نجد هذا الأدب يملك من الاصالة ما يتيح له ان يبقى في الزمن، كتب الطيب صالح رواية و آثر بعد ذلك ان يكتب احدوثة، كتب الحراما وبعد ذلك فضل ان يكتب الشعر. كان مقروء اجدا وغير مقروء، مشهورا ومغمورا في أن معا، روائيا كبيرا عاطلا عن الكتابة. لقد كان مقلا ومع ذلك لم يستنفد، وبهذا المتاع القليل نحلم ان المستقبل سينصفه أكثر من الحاضر فكاتب في قامته لا يفوته المستقبل.



عن جريدة السفير ٢٠١٠