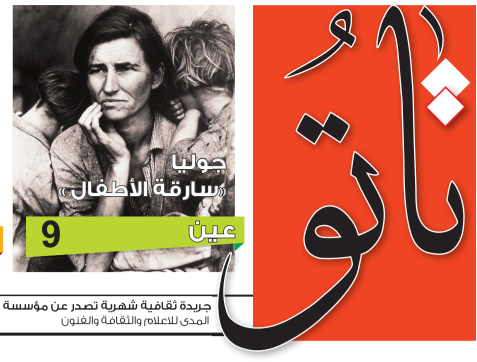


NO. 56- **FEBRUARY-** 2013





## العراق ودبلوماسية الأفاعى

#### ♦ ىغداد- تاتو

بحضور كثيف من السياسيين والأدباء تم توقيع كتاب العراق ودبلوماسية الأفاعى للكاتب فرياد رواندزي النائب السابق في البرلمان. وجرت مناقشات ومداخلات واسعة حول الكتاب والمؤلف, شارك فيها الناقد فاضل ثامر والأمين العام للحركة الاشتراكية العربية عبد الإله النصراوي والنائب السابق فوزي أكرم ترزي والشاعر الفريد سمعان والناقد عدنان منشـد والكاتـب عمـران العبيـدي وغيرهـم .

\*\* السياسي عبد الإله النصراوي قال في مداخلته أن المؤّلف فرياد رواندزي استطاع أنّ يقدم صورة عميقة لواقع حال عاشه, أو كان قريبا منه خلال سنوات 2004 - 2010 وكتبها بصيغة أدبية أي جمع بين المثقف والسياسي في هـذا الكتاب الممتع.

كـما أشـار إلى الكثـير مـن الأسرار والحـوادث التى كان شاهداً عليها - وذكرها الآن - كها في الماضي - سيثير عليه الجدل والمشاكل مع السياسيين في الطرف الأخر . لكنه يبدو اعتاد على ذلك وواجه الأمور بشجاعة فائقة .. من تلك الأسرار العلاقة التي كانت تربط بين برهر وبعض السياسيين العراقيين من مجلس الحكم والوزراء وكيف كان يتعامل معهم وما هو رأيه

وأضاف النصراوي :ـ



من تلك الوقائع ما ذكره المؤلف حول موقف سماحة السيد السستاني حول قانون إدارة الدولة في 5/3/2005 حين قال لبعض السياسيين انه لا ينوي أن يكون جزءاً من العملية السياسية ، ولن يشجع أولاده على الدخول إلى معترك السياسة وكل ما يريده هو حكومة وطنية منبثقة من الشعب عن طريق

في حين قال مؤلف الكتاب رواندزي :ـ ينشغل هذا الكتاب بأحوال سنوات حاسمة

مرت بالبلاد ، ورسمت بعمق أحوال المشهد السياسي العراقي العام ، وهي الفترة الممتدة بين عاملي 2004 - 2010 ، فبعين المراقب الملم بتلك الأحوال والقريب من تفاصيل شكلها تمكنت من رصد تلك المرحلة وحللتها بعين فاحصة وثاقبة.

info@tattoopaper.com

ومن ابرز ما رصدته كان قانون الدستور الذي اقره مجلس الحكم وكيف واجه مسائل شائكة منها فقرة الإسلام المصدر الأساسي للتشريع. وكيف جرت مناقشات حامية ثم توصل النواب إلى صيغة وسط تقول أن الإسلام

مصدراً من مصادر التشريع . القضية الأخرى هي مسألةٍ الأداء الكردي وهـل انـه كان أداءً كرديـاً مدفوعـاً بدوافـع قوميـةً أم كان عراقياً . والدليل على عراقية الكورد هو أنْ الرئيس جلال الطلباني قدم مشروعاً وطنياً للتركمان والكلد وآشوريين من اجل الدفاع عن حقوقهم .كما أسهم الكورد في مواقف عدة بحل المشاكل السياسية الناشبة بين أطراف النزاع السياسيين ( السنة والشيعة ) .

كذلك - يقول رواندزي - بعض الأطراف العراقية العربية تعيب على الكورد تحالفهم مع الولايات المتحدة الأمريكية ، وهناك من نعتهم بالعمالة لواشنطن. وهناك أصوات شاذة تتهمناً بالخيانة . أن عصر التلاعب بالمصطلحات القدية والتعكز عليها قد ولى . نحن نعيش اليوم في ظرف مختلف تماماً عن ظرف ما قبل

التسعينات . فالعمالة والخيانة في قاموس الحرب الباردة قد طواها قاموس المصالح والعلاقات في عصر الديمقراطية والمجتمع المدنى والعولمة. والثقافة السائدة في الصالونات السياسية بحاجة إلى تغيير واستيعاب المفاهيم الجديدة في رسم وفهم صورة العالم . فالعرف على الوتر القديم ، ورفض كل ما هو جديد في الأفق الجديد للسياسة ، يعني الإبقاء على الأمراض ذاتها التي تنخر جسدنا الشرقي.

أن هـذا الكتاب - يشير فرياد - إلى انه كتبه كمقالات نصف أسبوعية في جريدة الاتحاد التي يرأس تحريرها ,وهي خاصة بحزب الاتحاد الوطني الكردستاني . ثم جمعهاٍ في هذاٍ الكتاب وبجزئين والمقالات تحمل نفسا سياسيا وثقافيا حتى يستطيع أن يقرأه المواطن العادي والأديب السياسي . لقد استخدمت أسلوب السهل الممتنع في الكتابة . وتطرقت فيه إلى شتى الموضوعات وبجرأة جعلتنى هدفا لسهام النقد من الكثير من الأطراف الصديقة وغير الصديقية

وقال الروائي حميد الربيعي :ـ

فضاءات عالمية

الخطر المحدق بالأرض

أن المؤلف كما ملماً بالأحداث بسبب معايشته لها واستطاع أن يصور لنا الكثير من الأحداث بطريقة جديدة تكشف أسرار تلك المرحلة . كما جاءت لغته سلسلة ومعبرة وموحية تدفعك إلى متابعة قراءة الكتاب

## ايزابيل اللندي: كل كتاب مثل رسالة في زجاجة تلقى في المحيط

#### ♦ ترجمة :تاتو

ترعرعت الروائية التشيلية الشهيرة ايزابيل اللندي في منزل جدها حيث لم يسمح بوجود راديو في البيت ناهيك عن التلفاز لذلك امتلأت سنوات تكوينها الأولى في موطنها بالكتب ، حيث تقول " كان جدي يشعر بأن الراديو يأتي بأفكار مبتذلة الى المنزل وهكذا نشأت مع الكتب وأصبحت المكتبة مكاني المفضل وهو ما ادى بعد ذلك الى الشغف بالكلمات ورواية القصص".

وكانت اللندي قد فازت مؤخرا قد فازت بجائزة كارل سنادبيرغ الادبية التي تقدمها مؤسسة مكتبة شيكاغو العامة السنوية لكبار المبدعين في العالم . ايزابيل اللندي كاتبة غزيرة الانتاج ضربت روايتها الاولى " بيت الارواح" رقما قياسيا في كافة انحاء العالم و اسلوبها معروف بالواقعية السحرية لكنها تكتب أيضا المذكرات وقصص



الاطفال والروايات التاريخية.

ليس هناك الكثير مها لم تحاول الكاتبة التشيلية ان تجربه لكن عملها الجديد وهو رواية " السفاح " التي من المقرر صدورها في شهر كانون الاول من هذا العام هي من

نوع روايات الجرية.

تقول الليندي عن روايتها الجديدة " اننى استوحيتها من لعبة فيديو كان احفادي يلعبونها ". مضيفة وهي تبتسم " لم يكن لدي اي فكرة عن صياغة رواية كهذي وانا لست حتى قارئة لرواية الجريمة لكننى قضيت وقتا رائعا في البحث وخلق الحبكة والشخصيات وزرع الادلة". وتابعت " لقد كنت مبهورة بالعملية لكنني اعرف انني لن اكون قادرة على القيام بذلك مرة أخرى".

في مهنة الكتابة التي امتدت لثلاثين عاما تقول ايزابيل اللندي ان اعظم انجاز لها هو ان لديها ما يقرب من 60 مليون قارئ في كافة انحاء العالم وتابعت بالقول " كل كتاب مثل رسالة في زجاجة تلقي بها في المحيط وربما تصل الى بعض الشواطىء ويلتقطها شخص ما وأنا اجد من المدهش ان الكثير من الناس قد فعلوا ذلك مع كتبي واشعر انني متصلة معهم جميعا".

عن صحيفة / شيكاغو صن تايز الامريكية

الاخراج الفني

ماجد الماجدى

#### في أفلام ٢٠١٣ كان الخطر المحدق بالأرض القاسم المشترك بين أشهر افلام الـ " أكشن " في عام 2013. و من أهمها : الجزء

الثالث من فيلم " الرجل الحديدي" IRON MAN، وتدور أحداثه حول خطأ ارتكبه بطل القصة توني ستارك في ليلة رأس السنة 2000-1999، لتتواصل أحداث القصة إلى أيامنا هذه التى تشهد اقتحام مخلوقات فضائية مدينة نيويورك؛ و يعد فيلم "R.I.P.D" من أكثر أفلام الـ " أكشن" شهرة في عام 2013، ويتناول قصة شرطي ميت يعمل في عالم الأموات، ويحاول الكشف عن السر الذي يكمن خلف وفاته ؛ و كان عشاق أفلام الإثارة هؤلاء على موعد أيضاً مع فيلم " النسيان -OBLIVI ON " من بطولة توم كروز الذي يؤدي فيه دور شخص يتحمل مسؤولية إنقاذ البشرية في مواجهة كائنات تغزو كوكب الأرض؛ و"حافة الباسفيك PACIFIC RIM"، الذي يتَّحد فيه سكان الأرض لمواجهة العدو الخارجي، عبر استخدام التقنيات الحديثة؛ و فيلم" الفردوس " ELYSIUM ، الذي يتحدث عن أحداث تدور في المستقبل، في عام 2154، حين يضطر سكان الأرض إلى الهجرة من كوكبنا إلى موقع فضائي للعيش فيه، و يتم التطرق من خلال ذلك إلى قضايا اجتماعية وسياسية متعلقة بالهجرة.

رئيس مجلس الادارة رئيس التحرير فخری کریم

تصدر عن مؤسسة المدى للاعلام

جريدة ثقافية شهرية

والثقافة والغنون

المدير العام غادة العاملي

مدير التحرير علاء المفرجى

| المراسلات: info∗tattoopaper.com بغداد – شارع ابونؤاس – محلة – ١٠ زقاق – ١٣ بناية ١٤١

## بيت المدى يحتفي بساحر اللون محمد مهر الدين

#### ♦ بغداد- تاتو

في اطار الاحتفاء الاسبوعي بالرموز العراقي (عراقيون ) الذي تقيمة مؤسسة المدى في شارع المتنبي ، إحتفى المثقفون ورواد بيت المدى بالفنان التشكيلي محمد مهر الدين احد اهم رموز التجديد في الحركة التشكيلية العراقية . وشارك في هذا الاحتفاء عددا من المتخصصين في الفن واصدقاء الفنان.

وصفه مقدم الجلسة الفنان ابراهيم رشيد بأنه كان وما يزال رائدا من رواد حداثة الفن العربي متجدداً ليس من خلال عمله منذ ستينات القرن الماضي، واضا ما قام به يعد محاولة لنقل الفهم العراقي المعاصر بصفته له ما للآخرين من حب وكراهية وغضب وسعادة وغيرها من الأمور التى تهم وتؤثر بالإنسان، معنى ان الحياة اليومية تعد كنزاً رائعاً للفنان، وقد سخرها مهر الدين بفكره وقرده بكثافة في عمله فخرجت لوحاته عبارة عن تراكمات سأفتح المجال للأستاذة المتخصصين للحديث عنها..

الدكتور المسرحي صلاح القصب بين في معرض حديثه: ان التشكيلي محمد مهر الدين يعد خلاصة العصر وجوهرة التاريخ، فهو حركة من الفيزياء، كدافنشي كلاهما يبحث عن فيزياء اللون كطاقة في العمارة التشكيلية، فاللون هو جوهر الفنون في



الشعر والموسيقى والمسرح وفي كل شيء، هـو طاقة متد بين الانسان والكون، لقد أثرت تجربته اللونية في عوالم كثيرة حتى غدت لوحاته رموزاً تعبر عن انفجاره مشكلة علامات تتناثر كالسحب، فهو يبحث عن السر الذي بحث عنه عباقرة الفن، فتحية ومجداً لـك يا جوهـرة العـصر.

وقال الفنان فهمي القيسي: اعتبر نفسي محظوظاً لصلتي محمد مهر الدين منذ ستينات القرن الماضي في فترة جمعت خير مبدعي تلك المرحلة، فمنذ طفولته كان متمرداً على عالمه ومجتمعه' قرد حتى على اللوحة ورجا هذه صفة أي فنان في العالم وبخاصة الفنانين المحدثين والمجددين الذين يتسمون بصفة التمرد، لكنه اكاديمي جيـد فِهـو أول مـن عمـل خـارج اللوحـة وكانّ صادقا في عمله.

قال الدكتور جواد الزيدي: من الصعب جداً ان يتحِدث التلميذ عن استاذه او ان يضع تقييماً له، فالفنان محمد مهر الدين معلم للفن وهو تجربة ناتجة من اخلاصه لابداعـه، وهـي تجربـة لم يسـتوف النقـاد حقها كما يجب وظل هناك الكثير من المسكوت عنه بعد ان بدأ رمزيته الثورية وخطا بتوازنه محاولا تحقيق الألفة بين دواخله وابداعه الفكري الحسي في الخارج، واستجلاب المتلقي الى استبدال الواقع ما لاهِكن ان يحدث فجوة أو اغترابا بينهما معنى انه حاول تحقيق الألفة.

#### عادل العامل

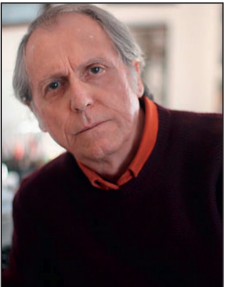


مكافحة المطبوعات غير القانونية في الصين

ذكر المكتب الوطنى لمكافحة المطبوعات غير القانونية في الصين مؤخراً أن السلطات صادرت 20,53 مليون من المطبوعات غير القانونية وكثفت جهودها لتطهير البيئة



الثقافية وحماية الأمن الثقافي، كما جاء في تقرير لوكالة شينخوا الصينية. و وفقا لبيان صادر عن المكتب الوطني لمكافحة المطبوعات الإباحية وغير القانونية أن العدد عثل انخفاضا كبيرا على أساس سنوى منذ عام 2011، مضيفا أنه تم ضبط 52 مليونا و45 مليونا عامى 2011 و2012 بالتوالي. وأفاد البيان أن من بين المضبوطات 670 ألفا من المطبوعات الإباحية، بانخفاض 30 في المائة عن الرقم في 2012، و أن السلطات محكنت من تسوية 10 آلاف قضية،



من بينها 7 في انتهاكات حقوق الملكية الفكرية تتضمن كل منها ما يصل إلى 10 ملايين يوان. بالاضافة إلى ذلك، تم غلق أكثر من 10 آلاف موقع الكتروني في العام الماضي. وحُبس رجل يدعى يانغ جون لين في أيلول 2013 لمدة عشر سنوات بسبب ادعائه أنه صحفي وحصوله على 502 ألف يوان (82980 دولارا أمريكيا ) في مقاطعة شانشي بشمال الصين.

## ترشيح ديليلو لجائزة مكتبة

رشح الكاتب الأميركي الإيطالي الأصل دون ديليلو DON DELILLO لجائزة مكتبة الكونغرس تقديراً لعمل العمر في مجال القصة و الرواية، وهي جائزة رفيعة المستوى يطمح إلى نيلها الكثير من الأدباء. أعلن ذلك أمين المكتبة جيمس بيلينغتون، وسوف يتسلم الكاتب الجائزة في المهرجان القومي للكتاب السنوي الثالث عشر الذي ترعاه المكتبة في أيلول في واشنطن .وكعادة ديليلو في البقاء بعيدا عن الأضواء لم يصرح بأي كلمة عن هذا الترشيح لأنه يفضل البقاء بعيدا عن الأنظار و يستخدم الهاتف للإجابة عن أسئلة الصحفيين من مقر إقامته في مقاطعة وستشستر. و تُعد أعماله " الضوضاء البيضاء " 1985 ، " الميزان " 1988 ، " الرذيلة " 1997، من كلاسيكياته ما بعد الحداثة، إلى جنب أكثر من اثني عشر رواية أخري شملت مواضيع عن النزعة الاستهلاكية، الرياضة، الفساد السياسي، الشركات، واللحظات الكارثية في التاريخ الحديث. و كانت المكتبة قد أبدلت جائزتها من جائزة الإنجاز مدي الحياة لكتابة الخيال الأدبي إلى جائزة الإنجاز الإبداعي للرواية التي بدأتها منذ أربعة سنوات حيث فاز بها جون غريشام، إيزابيل الليندي، فيليب روث، وتوني موريسون الحائز على جائزة نوبل.

## الدلالة بين اللغة والسينما

### 🗙 فراس الشاروط



info@tattoopaper.com

تاركوفسكي (نوستالجيا)

أما الدلالة السينمائية، على الرغم من خطورة استعمال هذا المصطلح، فلا تبنى على اللقطة أو المشهد أو حتى النصِّ الفيلمِي كلُّه؛ لأنها خلافاً للغة الطبيعية لا متلك إرثاً تداولياً يفتح أفق الدلالة على اتفاق عام؛ معنى أن السينما تؤسس في كل فيلم لنظام تعبيري مختلف ليس له من مرجعية راكزة في ذهن المتلقى أو في تراث السينما نفسه. فالمتكلم في اللغة يستعمل، في الظاهر لا في الحقيقة، بنية اتفاقية متداولة لها شفراتها الثابتة وأفقها التداولي الذي منع التباسها ويقلل إن لم ينع تعددها الدلالي، لأن الغاية التداولية الأصل في اللغة هي الفهم والإفهام. أما السينما فإلى غياب إرث دلالي متفق عليه بين المبدعين أنفسهم، يغيب الاتفاق الدلالى بينهم وبين متلقيهم، فهم لا يسعون إلى الفهم والإفهام بوصفه غاية، بل بوصفه وسيلة للوصول إلى مغزى الإبداع نفسه؛ فالسينما، ككل فن، تؤسس لمتعتها الخاصة لا للمتعة الناتجة من فهم الرسالة وإدراكها، وليس لهذا الأمر من علاقة بالجدل حول قضية إن كان الفن للفن أم للحياة؛ ففنية الفن شرط أول قبل رسالته، واتجاهها الفكرى أو الإيديولوجي.

وإذا كان من الواجب في كل فن أن يكون مركباً، بمعنى تجاوزه الأفق الفطري للوجود فإن الدلالة لا تصلح للنظر فيه؛ لأنها أقرب إلى الطابع الفطري: أسماء الأشياء كما وجدت أو كما أتفق الناس عليهاً. والحقيقة أن اللغة نفسها، حتى في تداولها اليومى لا بعدها الإبداعي فحسب، أبعد ما تكون عن الفطرية والسذاجة والصفاء الذي يوحي به مصطلح الدلالة؛ فالكلام يحفل بكثير من التلاعب القصدى بالنظام الدلالي ويخرقه ومتلك القدرة على مراوغة استقراره، وهو ما عناه بارتِ في حديثه عن الدلالية الصفرية التي لا وجود لها تقريباً في ضوء الجدل المتبادل بين استقرار دلالة المفردة الوهمي وحركية الكلام المستمرة. وما دامت الكلمة ليست بريئة، كما يؤكد بارت، فليس من السهل الإعتقاد باستقرار الدلالة ولا حتى الاعتقاد بوجودها أصلاً، إلا في المعجم.

لقد بدأت مشكلة الدلالة السينمائية في اللحظة نفسها التي بدأت فيها مشكلة اللغة السينمائية، فالأولى وليدة الثانيّة؛ إذ أن النظر إلى السينما على أنها لغة يقضي ضرورة بالبحث عن نحوها وصرفها ودلالتها. وهذا الخطَّأ الذي ترسخ بشيوع مصطلح اللغة السينمائية، وتحليل الفيلم على وفق النظريات اللسانية، لم ينفع معه تراجع مبتكر مصطلح اللغة السينمائية عنه إلى مصطلح (التعبير السينمائي) ؛ فقد شاع المصطلح في عصر علم اللغة وسطوته على العلوم الإنسانية الأخرى، وكان الفيلم/ السينما ضحية هذا الاستسهال في الاصطلاح. وبسبب من استقرار المصطلح، وعدم استقرار المفهوم، ظهرت في المدونة السينمائية حالة الارتباك التى تكاد تكون سما لكلام كل من تحدثوا على هذه القضية؛ فالجميع تقريباً يؤسس على معطيات اللغة، وينكر في الوقت نفسه أن تكون السينما لغة!. ولذا مكن للباحث أن يلحظ أن الجدل حول هذه النقطة بنى على سمة الارتباك تلك، إلى الحدّ الذي جعل أمبرتو إيكو، وهو منظر لساني وناقد سينمائي وروائي، يقول إن الفيلم كلام لا يستند على لغة متجاهلًا أن ثنائية اللغة/ الكلام التي ابتدعها دي سوسير، لا تنفى أن الكلام جزء من اللغة بوصفه تحققها الواقعى على حين تكون هي نظاماً ذهنياً عاماً غير متيسر له التحقق إلا عبر الكلام.

إن كون الفيلم نظاماً إشارياً يجعله قابلاً للتصنيف في علم العلامات الذي اقترحه دي سوسير في محاضراته، والذي تعدّ اللغة جزءاً منه؛ ولكن هذه الطبيعة الإشارية التي يراها منظرو السينما في الفيلم لا تجعل منه لغة مطابقة أو مشابهة للغة الطبيعية؛ ولعل هذه النظرة متأتية من سطوة المقولة القديمة، التي تدعمها اللسانيات الحديثة، عن كون الإنسان ناطقاً بالتعريف، فأى فعل منتم إليه أو صادر منه هو فعل مشتمل على بعد لغوى؛ لأنه الكائن الوحيد، بحسب هذه النظرة، الذي يمتلك صفة الكلام. وعلى الرغم من تهافت هذه الرؤية في ضوء المعطيات العلمية الحديثة، بقيت آثارها

حاكمة إلى اليوم في رؤية الإنسان إلى ذاته وإلى الكون، وهي رؤية فيها كثير من المركزية والأحادية التي تستلزم تفكيكاً لم يجر بشكل جديّ إلى الآن.

مكن، بقليل من الجرأة، القول إن الفيلم أكبر من اللغة الطبيعية، فهو يحتويها ويوظفها مع أنظمة إشارية أخرى، في التأسيس لخصوصيته التي لا نجد مَثيلاً فعلياً لها في المدونة السينمائية. فاللغة بطبيعتها الزمانية، لاعتمادها التعاقب اللفظى أو الكتابي، لا تكفى لبيان الطبيعة المكانية التي يعتمد عليها الفيلم واحدة من ركائز تفرده، إلى جانب البعد الزماني الأصيل فيه. والعنصر البصري الذي لا يحتاج إلى اللغة، حتى في حال حركته السينمائية، عاش حقبة طويلة نسبياً قبل دخول الصوت في الفيلم. وفي هذا دليِل على أن العنصر اللغوي الطبيعي يمكن أن يكون جزءاً من نسيج الفيلم، ولكنه ليس الجزء المهيمن فيه حتى في أكثر الأفلام ثرثرة واعتماداً على اللغة، وهو ليس جزءاً تكوينياً، بل هو أثر من آثار سلطة اللغة على الفكر البشري الذي يستعمل السينما بالطريقة ذاتها التي يتصور بها الواقع واللغة والوجود وأفكاره عنها وعن ذاته.

إن نفى فكرة الدلالة عن التركيب، في اللغة، يعنى ضرورة نفيها عن الفيلم الذي هو نظام تركيبي بطبيعته؛ بل لعله النظام التركيبي الوحيد الذي متثل وحدته الصغرى (اللقطة) نظاماً تركيبياً هي الأُخرى، ما يجعل من الصعب تفكيكها إلى وحدات دلالية أصغر. الفيلم على وفق هذا ينتج معاني ولا ينتج دلالات، والقول إن للفيلم أو لأحد أجزِائه التِكوينية، دلالة إنا هو قول مجازى وليس تحليلا علميا للظاهرة الفيلمية. فاللقطة التي تشتمل حتى في سكونها على نظام علاقات متشابك تعني ولا تدل، وهو ما يعني أنها وحدة معنى وليست وحدة دلالية. فالنظر في أبسط لقطة يشير وجوبا إلى تعالق الزمان والمكان والموجودات في تلك اللقطة، ويفتح الأفق على معنى التكوينِ والميزانسين والأشياء الداخلة في البعد البصرى لها، فضلاً عن تضمنها ما قبلها وإيحاءها

بما بعدها. هذا في حال جمودها، والحقيقة أن جمودها افتراض نظري فليس همة جمود في اللقطة السينمائية لأنها عنصر تكوين في فن بني أصالة على الحركة: الفعلية أو المتوهمة من المتلقي.

وعلى وفق هذا يكن الجزم أن السينما فن يتجاوز الدلالة، وربما يتجاوز مفهوم المعنى نفسه. وليس غريباً القول إن إمكانات إنتاج المعنى ليست من السينما في ذاتها وإنما من المبدع السينمائي الذي لا يستطيع تجاوز كونه إنسانا يفكر بالمعنى على وفق ما هو سائد في التعبير اللغوي؛ فعلاقة الفكر باللغة، التي هي علاقة أصيلة في النوع البشري، تفرض على رؤية المبدع للكون ولذاته وللفن الذي يختاره، طريقة لغوية/ بشرية في فهم معنى المعنى وآليات إنتاجه.

ولو نظرنا إلى الإمكان السينمائي بمعزل عن توجيه المبدع البشري له لوجدنا أنه ليس وسيلة إنتاج للمعاني والمقاصد، كما أنه ليس وسيلة لإيصال الرسائل الفكرية والإيديولوجية، إنه فن تأسس على مبدأ مختلف عن الفنون الأخرى قوامه: الخدعة والترفيه واللذة، وليس في هذه الألفاظ من إساءة إليه، بل هي سر خصوصيته. بعبارة أخرى ليس من مهمة السينها أن تدلّ، ولا من وظائفها أن تعنى، ولا من غاياتها أن توصل الرسائل، وإنا حمّلها المبدّعون كلّ هذا عندما نظروا إليها على وفق مألوفهم في النظر إلى الوسائل التي يعبر بها الإنسان،

ويمكن القول إن هذا المألوف قد أسهم في كبح إمكانات الفن السينمائي المذهلة التي لم يكتشفها البشر بعد، على الرغم من كثرة المنتج السينمائي المتعدد الأنماط منذ ظهورها إلى اليوم. ولعل في التفات غير المختصين بالسينما (كالفلاسفة وعلماء اللغة ونقاد الأدب وعلماء الاجتماع وعلماء الاتصال) إلى خطورة الوسيط السينمائي، وسعيهم إلى فهم مختلف له يوحي بكثير من الأمل على اكتشاف المناطق التي ما زالت مجهولة في هذا الفن بسبب سطوة الطبيعة اللغوية للفكر البشري.





برغمان (صراخ وهمسات)

إن الحيرة الملحوظة عن منظري السينما ونقادها حول هويتها (اللغوية)، وتأرجحهم بين القول إنها لغة، وقولهم إنها ليست لغة، يؤكد الفكرة السابقة التي عرضناها حول تأثير رؤية المبدع على الحقل التجنيسي لفن السينما، فالتشابه الظاهري بينها وبين اللغة المنطوقة ليس تشابها بل هو صنيعة الفكر السينمائي الذي نظر إلى السينما منذ اختراعها، تقريباً، على أنها وسيلة اتصال فائقة، وأداة تأثير كبرى في القيم والأفكار. وهذه الوسائلية في التناول حكمت الفن السينمائي من غير أن تكون من شروط وجوده، ولعل لسمة السينما المتفردة في كونها صناعة أثراً كبيراً في صياغة هذا التوجه. غير أن هذه السمة لا تعنى بالضرورة أن السينما ليست سوى وسيلة في يد الإنسان؛ فهي موجودة بصورة ما خارج رؤيته الوسائلية لها. فالسينما تكاد تكون الفن الوحيد الذي يؤسس للقيم بقدر ما يوظف في خدمتها، وإذا كان التحليل السائد يرى أن هذه القضية تدل على قيم الجهة المسيطرة على الصناعة أو الإبداع السينمائي، فإن ما يناقضِ هذا يكمن في استقلالية قيم السينما وبثها أحياناً قيماً مخالفة لما يراد توصيله من خلالها. بعبارة أخرى تبدو السينما اليوم الفن الوحيد القادر على الاستقلال من تسليع الإنسان له، على الرغم من أن صناعته قائمة على هذا التسليع. وعلى الرغم من غرابة الفكرة مكن الحديث عن سينما متفكرة بعيداً عن مبدعها، ليس لأن للآلة دوراً في تكوينها فحسب، بل لأنها الفن الوحيد الذي يعيد خلق أدواته ومقولاته ويتبادل جدلاً غريباً مع متلقيه، فهو يسهم في صياغة متلقيه ومتلقيه يسهم في ترسيخ طبيعته

الإبداع في اللغة خرق للمألوف اليومي من الكلام، وهو خرق يعتمد على الأصل اللغوي نفسه، بمعنى أن الشاعر عندما يبتكر استعارة فريدة، فإنما تقاس فرادتها على وفق السائد اللغوي ومدى خروجه عليه، ولكن الاستعارة، من اسمها وتعريفها، تحيل إلى المألوف الدلالي، ولولا تلك الإحالة لاستحال فهمها. أما في السينما فليس

ثمة قواعد، ولا معجم دلالات ولا حتى اتفاق قيمي أو بصري على معطيات بعينها، فإذا كانت طبيعة الآلة تفرض شروطاً تشبه القواعد على المبدع السينمائي، فإن تلك الطبيعة نفسها تحفل بطرائق الاختلاف والتنوع، فضلاً عما يمنحه المونتاج من إمكانات كسر الرتابة الموتملة في تلك الطبيعة.

وإذا كان الإرث السينهائي قد صاغ ما يشبه معجم الاستعمالات وليس معجم الدلالات، الذي يمكن أن يوهم بوجود نظام قواعدي للسينما، فإن الاستعمالات نفسها لا تتكرر في السياقات نفسها ولا في الأنساق البصرية ذاتها، ومن ثمّ هي بلا شفرة دلالية أو استعمالية تحيل إليها. إن الاستعمالات تتشابه في حال انفرادها، وهي حال مستحيلة في السينما، لذا فليس من سبيل إلى القول إن الاستعمالات الموروثة صارت معجماً أو أسست نسقاً دلالياً

إن النتيجة المنطقية من هذا هي أن السينما بلا شفرة، وبلا قواعد ثابتة، وهي إذا بلا نحو أو صرف أو دلالة. إنها في كل فيلم، مهما كانت قيمته الفنية، تضع قواعدية خاصة لا يمكن أن تستعمل كما هي في أي فيلم آخر، بل إن المبدع نفسه الذي يؤسس أسلوبياً لما يشبه قواعده الخاصة المختلفة عن غيره، يكسر تلك القواعد ويخرقها ويغير فيها في كل فيلم، لأنه يعلم أن لا تشابه في السينما، لا فيلم يشبه فيلماً آخر، مهما اقتربا من بعضهما، ونقطة الاختلاف هي السينما وليس نقاط التشابه.

وما دامت السينما بلا شفرة وبلا نحو وبلا نظام دلالي أو قواعدي فهي ليست من جنس اللغات، لا اللغة الطبيعية ولا غيرها. بل لعل هذه الحقيقة تقودنا إلى القول إن السينما ليست نظاماً إشارياً و لا هي نظام علامات، وإنا جعلها كذلك المبدعون بفرضهم رؤاهم على طبيعتها الفنية المتفردة. وإذا كان دولوز، بسبب من رفضه الفكرة التي تتحدث عن السينما بوصفها لغة، قد رأى أن علم العلامات أولى بها، فإنه يتغافل عن طبيعة الانتظام الواجبة في أيّ نسق علامات، وهي طبيعة تعني



## في السيرة ايضا

ثلاثة افلام اتيحت لي فرصة مشاهدتها اخيرا تناولت سير شخصيات فنية ترك اثرا واضحا في مجال اشتغالها، ومنها فيلهان تناولا حياة فنانين معاصرين.الفيلم الاول

كان بعنوان (الطفل الساطع) للمخرجة تمارا ديفيس وهو عن حياة الفنان الامريكي الزنجي الشاب جون ميشيل باسكيا اللذي رحل شاباً عام 1988 وهو موهبة فنية لفتت اليها الانظار مستهل سنوات الثمانينيات من القرن المنصرم عندما دخل عالم الفن من أوسع بواباته حين عرضت أعماله في دوكيومينتا كاسيل في المانيا و الذي يعد احد أهم مهرجان فنى بالعالم الى جانب ابرز فناني هذا العصر ولم يكن يتجاوز العشرين من العمروهو اول فنان أسود يصل إلى العالمية في هذا العمر المبكر الى جانب المغنى الراحل مايــکل جاکســون ولــد في بروکلــين وهــو: رسام، موسيقي وراقص. \". الفيلم يسلط الضوء على الحياة المضطربة لهذا الفنان مند بدایاته حین کان پرسم علی جدران محطات قطارات الانفاق، ويتطرق ايضا الى مسيرته باكتشافه من قبل الفنان الكبير اندي وارهول ليصبح احد كبار التشكيل في أمريكا والعالم...وانحداره فيـما بعـد لمعاقـرة المخدرات التي ادت الى موته... اما الفيلم الاخر (على مدنكم ينمو العشب) للمخرجة البريطانية صوفي فاينز والذي يتطرق لحياة وإبداع الفنان الالماني العظيم اسيلم كيفر الذي ينصب عمله على المناظر المستوحاة من عالم الخراب العسكري، إذ يقوم بتجسيد طائرات عسكرية حربية محطمة يصنعها من ألواح الزنك والصاج، ، والتي يناقش فيها موضوعات إنسانية واجتماعية ومتلئ اعماله بالحركة الرمزية وقد نال العديد من الجوائز العالمية ومنها جائزة \"وولـف\" جائـزة \"براهيــوم امبٍيالي\"مــن جمعية الفنون اليابانية تكرها لإنجازاته الفنية، واهم جوائزه \"جائزة فرانكفورت للسلام\" عن اعماله التي وجهت رسالة قويـة ضـد العنـف والحـرب... وتاخذنـا المخرجة في رحلة استثنائية لزيارة معرضه الممتد على مساحة 350 الف متر مربع وسط تلال بارجاك في فرنسا والذي عمل عليه في تسعينيات القرن المنصرم. ومن الولايات المتحدة يقدم المخرج الأمريكي توم ديسيلو فيلها وثائقيا عن السنوات الثماني التي أمضاها عضو فرقة البيتلز الراحل جون لينون من خلال سيناريو محبوك بدقة وذكاء من خلال مقابلات مع معارف وأصدقائه كان لهم دور في حياته ، ويتتبع رحلته منذ تعلقه الملتهب بالسياسات المتطرفة في منهاتن في السبعينيات ثم وقوعه في قبضة الادمان على الكحول وأغتياله.

\* فصل من كتاب (دلالة السينما).

أن العلامة تدل أو تشير أو تتضمن إحالة من نوع ما

إلى وجود واقعي أو ذهني، وأن هذه الإحالة منتظّمة

وليست كيفية ولا يمكن تغييرها إلا بمعونة شفرة علامية

ثابتة. والحقيقة أن فن السينما يوهم بالطبيعة اللغوية

كما يوهم بالطبيعة العلاماتية، وهو ليس أحدهما،

وليس كليهما معاً. بل إن التأمل في هذا الأمر يقودنا إلى

الاعتقاد أن اللغة والعلامة كليهما من أدوات السينما،

لومان في تفسير الطبيعة الفيلمية، بناءً على النمذجة

الأولية التي ممثلها علاقة اللغة بالواقع، هي التي تفسر لنا

سبب الوهم الشائع والمتكرر في تجنيس السينما على أنها

لغة أو على أنها نسق علاماتي، فلوتمان يرى أن النمذجة

الثانوية مجبرة على الإحالة على النمذجة الأولية ليتحقق

الفهم. وعلى الرغم من صواب هذه الرؤية، يتغافل

لومّان عن السبب الذي أفضى إلى النظر إلى السينها

على أنها مَذجة ثانوية، وهو أن السينمائي والمفكر

والمتلقي اعتقدوا، من غير سبب مقنع، أن السينما فن كبقية الفنون التي هي غذجة ثانوية تحيل إلى النمذجة

الأولية. فالشعر والمسرح والعمارة والرواية والموسيقى،

كلُّها مُذْجة ثانوية يستحيل فهمها من غير إحالتها على

النمذجة الأولية: الوجود أو فكرة الإنسان عنه. والحقيقة

أن السينما في ذاتها لا تحيل إلى الوجود، ولا إلى فكرة

الإنسان عنه، وإنما يفعل هذا المبدع السينمائي، وينبغى

التفريق بين السينما في ذاتها وبين استعمال المبدع لها.

ونكرر هنا أن السينما هي الفن الوحيد الذي له وجود

ممكن خارج وجود المبدع، وهي بسبب من هذا تفرض

شروطها كما تتقبل شروط المبدع. ويعني هذا أن النظر

إليها على أنها تشبه غيرها في كونها فذجة تحتاج في

تأويلها إلى شفرة قارّة، فيه كثير من المصادرة على فرادتها

وطبيعتها الخاصة.

ويمكن القول إن النمذجة الثانوية التي قال بها

وليسا جزءاً تكوينياً من طبيعتها.



## الشعر النسوي..

info@tattoopaper.com

## بين الانتشار من خلال التقنيات الحديثة والتأثير القرآئي

## استطلاع /تاتو





مع اتساع المعرفة والإطلاع

والحريات من جهة والمضايقات والاعراف والتقاليد من جهة اخرى اخذت المرأة فلى الوطن العربى تتجه الى الشعر كواحد من وسائل التعبير عن الذات وهو ايضا مناصرة لما يمكن ان تسميته واقع المرأة..وسواء شئنا ام ابينا اقبلنا ام رفضنا فان هناك تسمية لمصطلح صارت مقبولة هي الادب النسوى وكذلك الشعر النسوى..ولان الشعر العربى الان يعيش حالتين بحسب ما يصفه النقاد منهم من يعتقد انه عصر النهوض والاستلهام والجرأة بعدان دخلت التقنيات الحديثة كشبكات التواصل الاحتماعي وخرجت اسماء عديدة الى عالم الشعر وخاصة في مجال

قصيدة النثر ومنهم من يرى ان

هذه التقنيات ساهمت بتراجع

روح الشعر..



نعىمة زايد



وأمام هذه الآراء وغيرها كيف محن ان ترى الشاعرات والأديبات العربيات الشعر النسوي العربي في الوقت الراهن معنى هل هناك موقع قرائي وتلقى جيد للشعر الذي تكتبه المرأة وهي تمكنت الشاعرات العربيات من بلورة روح العصر والانتقال من مرحلة الخوف الى مواجهة التابوات والانطلاق نحو بناء تجربة شعرية جيدة

#### لا اختصار في المشهد

الاديبة العراقية ذكرى محمد نادر تقول:لا يحكن لنا بالتأكيد اختصار المشهد كله من خلال اطلاق توصيفات تعميم.. فالتعميم لا يصح خصوصــا وان الادب والشــعر منــه, معنــيٌّ اساســا بفرادة التجارب , وخصوصيتها التي يمكن لها احيانا ان تتحول مفردها لظاهرة, فالتفرد هو ما يجيـز حضـور وإشراق الموهبة..ولكنهـا تقـول ولكـن وتضع خطوطا كثيرة تحت لكن ان الشعر كما الادب هـو انعـكاس لتجليات واقـع اي مجتمـع مجسدا طبيعة حياته وملابساته العميقة وتقلباته من تنافر وتضاد وصراعات ونضوج, والشعر مثل اي نبتة عطرية جميل لكنما هش, ينمو حسب مساحة الحرية والضياء المتاحة له فهل متلك في العراق الفضاء الكافي لحياته؟..وتضيف أن كَانت العرب قديها,"و من منطلق ذكوري يبقى اكثر انفتاحا من حاضرنا "تلقب شاعرها "بفحل شعري" فكيف بنا اليوم وقد تراجع مجتمعنا الى ما قبل عصر الفحل الشعري ؟؟ حيث فقهاء الدين يتحكمون بالمشهد الحياتي العام فتراجع تأثير الادب عموما ,حيث انه مختصر بتقييم " الشعراء يتبعهم الغاوون" فهل نأمل وسط هـذا الحطب ان تنمو بشكل صحيح مواهب شعرية ما تـزال مثـل اعـواد القصـب تحاصرهـا غابة مخالب وحطب؟وتتساءل نادر..هـل يسمح للمواهب بإظهار قدرتها و فرض تميزها باشتقاق

نهج مختلف قد يعرضها بعده لحد السكين وحز الرقبة؟ وترى من جهة اخرى ان فضاء النشر المفتوح هو أمر ذو حدين, فهو ان أتاح النشر السريع للمواهب الجديدة , لكنه حرمها فرصة المران والتقييم وحجب عنها فرصة التعلم من النقد الحقيقي من خلال الاعجابات الوهمية المتبادلة !وتعتقد ايضا ان الشعر اكثر الاضاط قبولا للمغامرة اللغوية والصور المتخيلة ففيه تظهر قدرة التحليق واقتراف غير المألوف, لكن كم عدد الشاعرات اللواتي يحلقن منفردات خارج جسور تنهداتهن العاطفية والآهات؟وتضيف ان استسهال كتابة الشعر هنا ,يرتكب جرهة بحق الشعر! وتنهى قولها .. لا اعتقد ان علينا ان نضع تجارب الشاعرات بقفص الاتهام بقدر ما علينا محاكمة ظروف ما يحيين به من واقع متجبر هو واقع مجتمع كامل!

#### الجرأة هي الشعر

الشاعرة اللبنانية فلورة قازان تقول ان الدلائل كثيرة على أن العرب في الشرق الأوسط بقس الأعلى، بدأوا يبتعدون عن التعنت الذكوري في تصرفاتهم، والأدلة كثيرة ولما كانت المرأة من قبل حبيسة البيت، ولما تثقفت وصارت على مستوى من العلم والثقافة تعادل الرجال، وقد تفوقت عليهم، فلماذا لا ينتشر كلامها المؤثر في المتلقى.. وتضيف انه كانت المرآة العربية غير منفتحة على مشاعرها علنا نسبة للتقاليد الصارمة والبيئة الضيقة التي كانت تعيش فيه لذا كإنت تشعر بالخجل او لنقل بالخوف من بث مشاعرها الحقيقية لذا اعتادت الصمت، وأنا أعتبر الصمت

وكثيرات بدأن بالجرأة في قول الحق وهذا سيكتمل بالتدريج من أثر الثقافة والتعلم والتعليم..وتعد قازان الشعر هو فقط ما له

موسيقى أي ما يتبع بحور الشعر العربي،أما بعد الحداثة التي صارت فكل ما يؤثر في المتلقي المثقف هو أدب إن كان على الطريقة التقليدية أو كان يتبع الحداثة في القول ..وتوضح من جديد إن المرآة وضعت بصمةٍ جديدة للشعر لا أحد ينكرها وقد لاقت ترحيباً حتى من شعراء القافية الموزونة.. ( النثر، وقصيدة النثر، والسرديات، والقصة القصيرة، والنبضة، والقصة القصيرة جدا ( وهي ما لا يزيد عن عشرة كلمات) قد انتشرت كثيرا في أيامنا واعتبرها الناس نوعا من الشعر فمن يكتب السرديات، صار يسمي نفسه شاعرا لا يهم التسمية بقدر ما يهم سلامة اللغة ... الشعر الموزون والمقفى يحتاج لموهبة في الأذن الموسيقية..وتجمل قازان قوله ان الشاعرة العربية أثبتت وجودها بقوة حينها عاصرت الحداثة وخرجت بأحاسيسها من باطن البحور المقيدة , فانطلقت تشق طريقها واضعة بصمة جديدة شيّقة للشعر الحديث وما نسميه بالجرآة أنا أعبتره شعرا واقعيا يظهر الحقيقة في المشاعر ..فما يسمى جرأة هو ما يذكر مالم يعتد الناس عليه والشعر الواقعى لا يبتعد عن واقعنا الحديث.

#### فرض الأسماء الشعرية

الكويتية سناء الحافي تقول هي الاخرى بما أن القصيدة أنثى .. والكتابة صيغة تجسيدية ورمزية لها فإن الطرح الأدبي في محتواه المعنوي بقلم المرأة سيرتكز حتما على خلجات الروح بحساسية امرأة... و عنفوان طفلة ..وحلم عاشقة ، معنى أن الهدف هـو إيجـاد حالـة مـن التـوازن قـد تقيهـا مكائد الزمن، عبر استغلال وجودها الاضطراري في مجتمع شرقي بائس، مُحاولةً صياغة ذاتها الابداعية من جديد...وفق متطلبات الظرف و المكان.. وتوضح..أما عن تصنيف النص من ناحية الجنس الأدبي ، بين شعر نسائي و آخر ذكوري لسجنه...وتشير الى انه وبصراحة ووضوح أكثر

أرى أن الشعر الحقيقي لا يمكن ان يكون خارج

القضايا التي نعيشها ، فهو على سبيل المثال

لا الحصر لا يستطيع أن يكون خارج حوادث

الانفجارات والموت والحزن والفقر والخوف والحرمان وغيرها من الأمور التي نصادفها

بتفاصيلها اليومية الدقيقة، حتى نفاجئ بأن

أغلـب الشـاعرات وهـن لا يكتـبن سـوى في الحـب

والرومانسية...و.تتساءل بليبل في خضم هذا

كله، أين قضية الشاعرة، وهل تحمل الشاعرة قضية؟!. وتجيب للأسف الشاعرة اليوم لا تعى

الغاية الاساس أو الهدف الحقيقي الذي يكمن

وراء الشعر، متناسية بذلك أن العد التنازلي يبدأ

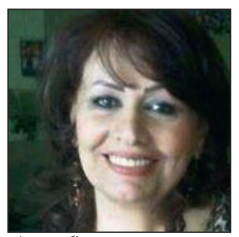
انطلاقًا من الاهداف، لذا فهي بحاجة ماسة

لفهم وإدراك ان عليها أن يقدم إضافات جديدة

تصنعها بنفسها في الشعر.







فباعتقادي المطلق أن الشعر لا يؤنّت و لا يذكّر ....لتبقى المقارنة فقط تعتمد على الآليات و اللغة التي يستخدمها كل واحد منهما في نتاجه الخاص ،حيث لا يجب تجاهل ما قدّمه الأدب النسوي للساحة الأدبية العربية حاليا حيث سجل بصماته المميزة والجادة في المجال المعرفي بصورة عامة وثبت أقدامه بتركيز فعلي ومؤثر ...وظهرت كتابات جديرة بالاهتمام على صعيد الشعر والرواية أو في فن القصة القصيرة وجميعها تعالج قضايا المجتمع وما قربه البلاد العربية من انتكاسات سياسية واقتصادية وحتى ما يخص قضايا المرأة واستطاعت بذلك ان تتبلور الفكرة القائلة ان ليس هناك فرقا واضحا بين أدب المرأة وأدب الرجل فهي تصب في مجرى واحد وهي هموم الانسان وأوجاعه وآلامه ... ولكن يبقى الادب النسوي بحاجة للدعم من قبل المجتمع والحكومات العربية والمؤسسات الادبية حتى نستطيع القول انه بلغ مبلغ ابداع الرجل بالكم



والنوع ...وتعتقد الحافي ان تطور التقنية وانتشار مواقع التواصل الاجتماعي لم تساهم في تراجع روح الشعر بقدر ما فرضت أسماء على الساحة الأدبية لا قـت للشـعر بصلـة ، فأصبح استسـهال النـثر كقصيدة متجردة من القواعد البنيوية للقصيدة العمودية الحقّة من أولويات المستشعرين و المستشعرات ، لتأخد قالب التعبير المطلق دون ضوابط و التزام مدركات الكتابة النثرية ...لكن هــذا التطــور و انعكاســاته لا يعنــي عــدم وجــود اسماء نسائية استطاعت بلورة خطابها الأنثوى بتميز و أثبتت قدرتها على مواكبة الاحتفاء بالحداثة و تطور أساليبها ..هدفاً منها في التعبير عن خلجاتها و ولواعجها و الانعتاق من طوق القيود و العادات و التقاليد البالية التى ظلت حبيسة توابيتها لعقود من الزمن ،اذ نلاحظ أن القصيدة النسائية اصبحت أكثر جرأة وحرية و عفوية ..و هذه التلقائية التي تتمتع بها الكتابة النسائية جعلت المتلقى أكثر انتماء للخطاب الأنثوي لما يحتويه من صدق و إحساس و أحيانا يصل الى جماليات الغواية... كما هـو الحال حين نقارن بين شعر الشعراء الذي يتسم بالعفوية المطلقة و الاحساس الصادق بوجع الغربة و الحب و شعر العلماء الذي يرتكز على قوالب العروض و الخوف من النقد فقط ليفتقد بذلك صبغة التلقائية التي دامًا تشد المتلقي الى الغوص في عمـق النـص و مدركاتـه..

مقابل ذلك، نشهد تراجعا ملحوظا ودراماتيكيا للنقد العربي في تناوله للقصيدة النسائية بدون تحيز أو رتوش ، فبدون حركة نقدية- ترصد وتفرز وتُقيّم- لا مكن أن يعرف القراء طبيعة هذا التطور ومستواه وممثليه الحقيقيين، لذلك اختلط الحابل بالنابل، بحيث كثر الأدعياء والسطحيون وأصبحوا ينعقون، فخَيّلُ لهم أنهم يُغرّدون ويَشدون في سهاء الشعر و النثر ... فالتغيير القائم على مبدأ التأثر و التأثير سار بوتيرة عالية وباتجاهات متعددة أفرز حالات لم تكن بالحسبان وبالرغم من كل هذا و ذاك فالأدب النسائي مازال يحتاج الى وقت للتفاعل معه واستيعابه ومن ثم فإن المؤسسة الأدبية الذكورية يجب ان تمنح المرأة الحق في التعبير و الحضور و مواصلة رحلة ابداعها دون قمع لمنجزها الفكري و الأدبي ...

#### التحليل النفسى

الشاعرة المغربية نعيمة زايد تشير إلى انه إذا كان الشعر نفياً للوجود الحرفي الظاهر المباشر. هـو إثبات وتأكيـد لوجـود متعـال متسام. قـد يكون عالم المثل، كما عبر أفلاطون، أو عالم اللـذات غير الأبيقورية، عالم الحـدس، كـما يـرى هنري برجسون .. الشعر استبطان للوجود الإنساني، فالشاعر اشبه بالمحلل النفسي الذي لا يكتفي

بتشخيص الشعور واللاشعور بحثا عن الكامن بل يصل ذلك بعالم تتحول فيه كل العلامات الدالة عن مدلولاتها، اعتباطية كانت أو طبيعية إلى الارتباط مدلولات من درجة ثانية، لا مرجع لها إلا العوالم الممكنة حيث الفضيلة والخبر والحب والجمال هي وقود محرك الذات الشاعرة. تعيش الذات الشاعرة، وهي مستغرقة منغمسة في عالم الأعيان، ما سماه الصوفية وحدة شهود أو وحدة وجـود أو قـل: قـد يكـون حلـولا واتحادا..وتوضـح ان هـذه المفاهيـم، في هـذا الموضـع مـن الـكلام، لَّا قياس لها على كلام أهل العرفان لوجود الفارق. فوحدة شهود تعني أن حواس الشاعر منزلة عين ميتافيزيقية، تدرك ما وراء الظاهر الحرفي، باعتباره عالما قائم الذات، فتنغمس فيه، لكن دومًا انفصام أو انفصال عن العالم الفيزيائي لأنه مجاز ومعبر لا فكاك منه. كذلك وحدة وجود، فالشاعر يحيا الحياة مشروطا بسياج الفيزياء، ولكنه قادر على التحرر، بواسطة الفن، من هذا العالم الأفقي والارتقاء إلى عالم متعامد قائم على حرية الاختيار، مكنه من الاتزياح والعدول، فتصير القصيدة لديه مرآة عاكسة للتحول، حيث العلامات الفنية توازي علامات المعيش ، ولا تتقاطع معها إلا على سبيل الاتصال والتواصل، فلا يفسر التخييلي فوق الطبيعي إلا قياسا على الطبيعي الواقعي..وتشير الى انه من هنا لابد من طرح سؤال اساسي وجوهري هل كل ما يكتب

الشعر النسوي والومضة الشاعرة الاردنية علا السردي تظن أن الشعر ما يـزال بخير.. هـة الكثير مـن الشـعراء و الذيـن ترتبط قصائدهم إرتباطا روحيا بقصائد عمالقة الشعراء ما يزالون يحافظون على موروث الشعر من حيث جودة اللغة وبلاغتها ولم تؤثر على أسلوبهم في الكتابة تلك التقنيات التي ذكرت ، إنها لا نستطيع أن ننكر مدى نجاعة شبكات التواصل الإجتماعي في التعريف بالشعراء و فتح الآفاق أمامهم و تواصلهم مع شعراء من جنسيات أخرى ، مما ساعد في إثراء البيئة الأدبية و انتشارُها ليس على مستوى الشعراء فحسب و إنا على مستوى القراء على اختلاف ثقافاتهم ..ورمِا تكرون المرأة الشاعرة أو الأديبة هي الأوفر حظاً اليوم، فشبكات التواصل الإجتماعي مهدت لها الطريق للتواصل مع الشعر و القراء و الكتاب مها سهل لها نشر اعمالها الأدبية و التى تتميز اليوم بالجرأة و الانفتاح على مشاكل العصر الاجتماعية و السياسية بأسلوب أنثوى لا يخلو من الشراسة أحياناً .... و أظن أن قصيَّدة أوساط الشعر النسوي.

#### الخروج من الصمت

في حين تقول الشاعرة المغربية بهية مولاي ان الشعر بالنسبة لي هو وسيلة تعبيرية لما يختلج في النفس ولا أظن أنه تراجع في وقتنا بب بسيط هو أن الحياة أصبحت أكثر قساوة مها قبل وبالتالي فأوجاع النفس قد ازدادت ولم تتناقص لكن يبقى رأي التراجع قامًا لمن يبحث عن التأصيل في الشعر فلن يجدها في شـعر اليـوم أكيـد لأننــا خلعنــا أســاور البحــور والقافيات وسبحنا في قصيدة نثر عارية من كل ديباجة..وتضيف بالنسبة للشعر النسوى أظن بأن الشبكة العنكبوتية ومواقع التواصل قد أتاحت فرصة مهمة للمرأة لتخرج من صمتها وةارس انسانيتها خصوصا وأن هناك امكانية استعارة الاسم والصورة مما يخول لها التحرر من الرقابة التي تقيدها كونها تنتمي الى مجتمع شرقي ذكوري بالدرجة الأولى لكن تبقى معاناة المرأة شاعرة كانت أو قصاصة أو ناقدة قائمة لأننا نبحث عن الانثى في انتاجها ولا نبحث عن الانسان وهـذه هـي معضلـة المجتمـع الشرقـي

#### بتوأدة وعلم ليتأتى له اتيان الجمال. الشاعرة محرضة

تحت يافطة الشعر هو حقا شعر ؟.وتصل زايد الى

ان الشعر اليوم خاصة قصيدة النثر في ورطة نظرا

للاستسهال الذي تعرضت له مع انتشار التقنيات

الحديثة وتطور التواصل حازت كها هائلا لكن

على مستوى الجودة تجد الأقلية القليلة من

يحافظ على روح الشعر في النثيرة .. وتبين ايضا ان

الانحشار وفي ظل انعدام الرقابة اليد الطولى على

قتل جمالية الشعر سواء كانت الكتابة نسائية او

غير نسائية لان الكاتب في نظري انسان يجب ان

تتوفر فيه وله القدرة على اقتحام معركة الكتابة

الشاعرة العراقية ابتهال بليبل تؤكد انها لا أستطيع أن أنفي محكن المرأة وتحديدا الشاعرة من مواجهة التابوات والانطلاق نحو بناء تجربة شعرية ولكنها حتما تجربة ليست كاملة بالمعنى الدقيق، فتدخل الرجل ما زال يعيق هذا التقدم وما زال حتى الآن ينظر للشاعرة الحقيقية ( غير المزيفة ) على أنها صدفة..واضيف ان المرأة الشاعرة اليوم تعاني أكثر من السابق، كونها متهمة ومشكوك في إبداعها، فهي تحرّض لدى البعض عقده الذكورية للنيل منها أو المحاولة في ازاحتها عن طريقه..وتشير الى انه كما أن معاناة الشاعرة لا تنحصر في حروب الرجل وصراعاته الوجودية معها، بل تعدتها إلى أن تتشارك المرأة نفسها بذلك، ومعنى أدق نجد شاعرة تحارب شاعرة غيرها كنتيجة محتومية لعدم الوعي محكومية الموت لإبداعهن في النهاية. وتعتقد بليبل ان التجارب الشعرية النسوي لا تحمل الألم الكبير للوضع الإنساني، وفيها الكثير من الهشاشة الداخلية التي تفضح ثقافة ووعي المرأة ، هذا فضلا عن هزيمته أمام كون شاسعً من الشعراء الرجال، وأمام المجتمع وأنظمته التي على استعداد لاستخدام مختلف الوسائل

## الإنتاج الجديد للملك لير

## مزج الملحمي مع الحميمي بشكل استثنائي

🛊 ترجمة: نجاح الجبيلي



info@tattoopaper.com

يوم آخر ولير آخر. لكن على الرغم من أن هذا هو الإنتاج الثالث للمسرحية الذي رأيته خلال الأشهر السبع الماضية إلا أنه كان في غاية الروعة. فهو يمزج ما بين مقياس كوني وحسّ حميه بالتفاصيل وهو غير محكوم بالمفهوم الفكري ولا حساسية الممثل البالغة. وبدلاً من ذلك فَإنك تشعر بأن المخرج "سام مندز" والممثل "سيمون رسل بيل" الذي يودي دور 'لـير" يعمـلان مـع أي شـخص آخـر كي يتحريــا كل زاويـة وركـن مـن المسرحيـة.

بداية المسرحية مؤثرة فتقسيم "لير" لمملكته ليـسٍ نوعـا مـن النـزوة التافهـة بـل احتفـالاً عامـاً ضخماً يقيمه رجل يشبه كثيراً دكتاتوراً عسكرياً. حشد شاسع من الممثلين الإضافيين يصطف في الغرفة ويضاف إلى حس "لير" بالغضب على رفُّض وصيته من قبل "كورديليا" المتمردة. وكأنه يؤكد غضبه الشديد فإن "لير" العنيد الـذي يـؤدي دوره "رسـل بيـل" يهـين "كورديليـا" بإجبارها على الوقوف على كرسي مثل طالبة سيئة السلوك قبل أن ينقذها ملك فرنسا. ومع ذلك فإنه على الرغم من أن المشهد له صفة ملحمية إلا أنه مشبع بالتفاصيل الإنسانية. إن شـخصية المهـرج التـي يمثلهـا "أدريـان سـكاربره" تجثم على المسرح بالأسلوب الياباني "هانيميشي" (المجرى) الـذي يمتـد إلى المقاعـد وهـو يندفـع إلى معانقــة "كورديليــا" بشــكل محبــب قبــل أن يتــم إرسالها للخارج.

إن مـزج الملحمـي والحميمـي يجـري مبـاشرة خلال المسرحية. وكما في النسخة التي أخرجها بيتر بروك عام 1962 فإن "لير" يصاحبه في رحلاته حشد من الفرسان الهائجين الذين

تشمئز بناته من تسليتهم. وبشكل يمكن فهمه حين يقذفون ذكر الغزال الضخم وسط مائدة الطعام التابعة إلى "غونريال". وفي الوقت نفسه ترى الحقد الشديد في الطريقة التي تزيل بها "غونريل" خفتي "لير" من مكانه المفضل. ثمة شيء ملحمي يتعلق بحقيقة أن "كنت" المخلص واقع تحت سحر قشال بطولي أشبه بالسوفيتي لـ"لـير" أثناء أيامـه في السلطة. ومـع ذلـك فهنـاك فيها بعد ألفة مؤلمة في حقيقة أن "غلوستر" كان غافلًا عن ضيوف المؤذين في قبو النبيذ الخاص

لكن إن كانت أهة فكرة كبيرة تبرز من هـذا الإنتـاج الجديـد فهـي أن "لـير" مسرحيـة عـن تناقضات جنونية. تقول إحدى الشخصيات:" كما الذباب للطفل العابث نحن بالنسبة للآلهـة" وتقـول شـخصية أخـرى:" الآلهـة عادلـة ومن رذائلنا السارة تصنع أدواتٍ لتنزل بنا الكوارث". يقدم لنا شكسبير عالماً بلا تناغم ولا سبب وبلا غوذج للعدالة الإلهية. وبدلاً من فرض قاسك على المسرحية فإن "مندز" يبدو جاهـزاً كي يتقبل نقائضها الواضحة.

إنك لتجد ذلك في أداء رسل بيل الرائع لشخصية لير. انه عتلك كل أوجه المستبد الستاليني إذ يختال برأسه الضخم المندفع للأمام كأنه على وشك التهام أي شخص يعبر جنبه. مع ذلك فهو يثير الحب والعاطفة في "كنــت" و"ُغلوســــّر" و"البهلــول" ويمتلــك معرفـــةٌ ذاتيـة مّكنـه مـن ان يقـول عن"كورديليـا" بشـكل فاجع بينها يجثم على حقيبة سفر:" أنا المذنب بحقها". كذلك يجسد "رسل بيل" تناقضات "لير" لحظة بلحظة.

ويقسم بأنه لن يرى "غونريل" أبداً: وبعد ثانية يصرخ:" ومع ذلك فأنتِ لحمي ودمي وابنتى" ومتد يده بشكل متردد كي تصل إليها. المثَّال الأعلى على قابلية "رسل بيل" على تحرّي الحماقة في مسرحية شكسبير تظهر في مشـهدُ الخيمـة. ڠــّة كوميديـا جامحـة إلى اللحظــةُ التى يتأثر فيها "لير" وهو يهشي دائراً بسرواله ويضع "غونريا" و"ريغن" على المحك بينـما يحـدّق في وعـاء الشـاي وحـوض إلمغسـلةٍ. لكن فجأة يأخذ "لير" المخبول قضيباً حديدياً ويضرب بيه البهلول حد الموت. وهذا مشهد صادم حقاً لأنه في منتهى القسوة وغير متوقع ودون معنى بافتراض حب "لير" للبهلول.

إن "رسل بيل" يجسد شخصية "لير" بشكل جاذب وغير تقليدي. لكن أداءه هو الوحيد من بين الأداءات الجميلة التي تقلب التوقعات. يجعل الممثل "سِتانلي تاوسند" من "كنت" ولـداً عداونياً متنمراً بدلاً من ذلك التقى المألوف الفاضل بينها يجسد ستيفن بوكسر شخصية الدرجـة المتوسـطة. أمـا شـخصية "إدمونـد" - التـى يجسـدها "سـام تراوتـن" - فتخفـى خسـته تحـت قناع الاحترام الجدير مثقف بينما يبذل الممثل "تـوم بـروك" مـا بوسـعه كي يجسـدٍ شـخصية "أدغار" غير القابلة للعب تقريباً: وأتساءل دائماً لماذا لم يكشف نفسه لغلوستر المعذب؟ أما "كيت فليتوود" فقد جسدت شخصية "غونريــل" الحقــودة فكانــت تتعــارض بشــكل مثالي مع "ماكسويل مارتن" التي جسدت شخصية "ريغن" الانبساطية والقاسية على نحو

قدم المسرح الوطني في لندن

وقام بالتمثيل سيمون رسل بيل

والعشرين من آيار ٢٠١٤. وفيما يلي

إنتاجاً جديداً لمسرحية "الملك لير"

لوليم شكسبير وأخرجه سام مندز

ويستمر عرض المسرحية حتى الثامن

ترجمة لمقالة الناقد المسرحي في

جريدة الغارديان "مايكل بلنغتون":





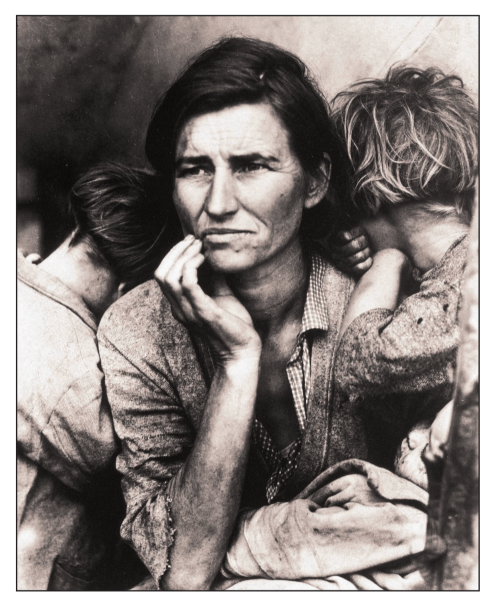
## 🕈 فاضل عباس هادي

عندما يخطر على البال تعبير «العصر الفكتوري» قد نفكر بالتزمت الأخلاقي الشديد الذي ساد إنكلترا وبعض أجزاء أوروبا في الفترة المذكورة في القرن التاسع عشر، أو هذا على الأقل ما كان يعتقده وما يزال جمهور الكتاب والفنانين الذين يضعون أنفسهم على الجانب المتطرف من الحداثة.

إلا أن العصر الفكتوري امتاز أيضا بالخصب الإبداعي في مختلف نواحي الاكتشافات العلمية، وعاش خلاله عدد من كبار الكتاب والفنانين، كان عطاؤهم، في أحيان مشهورة أكثر وأجزل من عطاء الشعراء الرومانطيقيين قبلهم. ولا ننسى بالطبع أن واحدا من الاكتشافات العظيمة في تاريخ الإنسانية التصوير الفوتوغرافي بدأ وترعرع وتطور خلال العصر المذكور وقبله بقليل، على أيدي العملاق فوكس تالبوت والعالم الفلكي المرموق السير جون فيرشل الذي كان أول من ابتكر مفردي «السلبية» و «الإيجابية» الشائعتين في المصطلح الفوتوغرافي في كل أنحاء العالم.

ولا يحكن أن نذكر العصر الفكتوري دون أن تحضر إلى الذهن وبشكل مجسم أو يكاد جوليا مارجريت كاميرون، التي هي من أشهر المصورات في الفترة الغابرة تلك.

ولـدت فنانتنا الكبيرة في مدينة كلكتا الهندية لأب اسكتلندي وأم فرنسية في العـام 1815. وربتها منذ الصغر جدتها الفرنسية. وهي تتحدر من عائلة مرموقة في الجيـش البريطاني أيـام كانـت بريطانيا سيدة ثلثي العـالم. وفي الحـادي والعشريـن التقـت الشابة جوليا بـزوج المسـتقبل شارلز هـاي كامـيرون، وكان ذلـك في رأس الرجـاء الصالح، حيـث جـاءت إلى هنـاك للاسـترخاء واسـترداد صحتهـا.





ومن غريب الصدف أن السير هيرشل كان هناك أيضا، فالتقت به، وتعرفت من خلال فكره الثاقب على نواحي التصوير من الناحية التقنية، توطدت بينهما أواصر الصداقة مدى العمر.

وبعد عودتها إلى الهند برزت جوليا كواحدة من



وجوه المجتمع الهندي البريطاني. وكانت الشخصية الثانية في الأوساط الراقية بعد زوجة الحاكم العسكري البريطاني العام في شبه القارة الهندية. وكانت في أغلب الأحيان تتضايق من التقاليد البريطانية المتزمتة وتشارك زوجها في أعماله الخيرية.

وفي العام 1948 انتقلت العائلة إلى بريطانيا وسكنت لأول مرة في مقاطعة «كنت » ثم انتقلت إلى «ايست شين » في ضاحية «سيري » على حدود العاصمة البريطانية، ثم انتقلت من جديد إلى العاصمة وبالتحديد في «بتني هيث .»

وخلال سنواتها الخصبة في لندن كانت جوليا تزور شقيقتها سارة في كينسنجتون. ولم تكن سارة شخصية اعتيادية وكان بيتها صالونا أدبيا ومزارا لكبار الشخصيات الأدبية مثل «أمير الشعراء » روبيرت براوننج والشاعر الكلاسيكي لورد تينسون والرسام الرمزي جورج فردريك واتس، وكبار الشخصيات الأدبية والفنية في فترة ما قبل الرافائيلية من أمثال روزيتي وويسلر وهولمان هونت والناقد جون رسكن والروائي وليم ثاكيري.

ولا يحسبن القارئ الكريم بأننا نذكر الأسماء اللامعة من باب التعالم أو التظاهر. فهم من أقطاب العصر الفكتوري ولا جدال على ذلك، إلا أنهم لعبوا دورا فعالا في توجه المصورة جوليا كامرون.

وكانت تستفيد منهم قدر استفادتهم منها من خلال الأحاديث الأدبية والفكرية في بيت الشقيقة سارة.

السفيفة ساره.

بل إن هؤلاء الكتاب والرسامين كانوا من أكبر
المدافعين عن جوليا وأعمالها الجريئة في التصوير
الفوتوغرافي. وعثل العام 1863 نقطة تحول في
حياة جوليا. فقد كبر أبناؤها، وكان زوجها يقوم
بحلات عديدة إلى سيلان، وفي العام المذكور
بدأت سحب الكآبة تعكر أفقها، وكانت تشعر
أنها فقدت الاتجاه في الحياة. ومن حسن الحظ
أن ابنتها أهدتها يومها عدسة وكاميرا صندوقية
أن ابنتها أهدتها يومها عدسة وكاميرا ضندوقية
المظلمة مع ملاحظة تقول «لعل هذه الهدايا
تسليك في عزلتك يا أماه ». وقد فاتنا أن نذكر
من الهدية القيمة هذه إلى بيت ريفي هادئ في
جزيرة «وايت » البريطانية الصغيرة، وكان لجوليا
من العمر 48 سنة.

وفي العام 1864 ، أي بعد سنة من الهدية، أفلحت فنانتنا في إنجاز أول عمل فوتوغرافي، وقد تم ذلك بمساعدة العالم الفلكي السير هيرشل وخبرته الواسعة في مجال معالجة الألواح التصويرية بالمواد الكيماوية مثل «أيوديد البوتاسيوم » ومادة «الكولوديون » وبالطبع محلول نترات الفضة.

ومـا بـدأ كهوايـة بالنسـبة إليهـا أصبـح بسرعـة مشـغلة أساسـية في حياتهـا.

وكأنها وجدت في التصوير رغم صعوبته في تلك الأيام والعقود الماضية الاتجاه المصيري الذي كانت تحث عنه.

وتروي ايديث نيكول السون في كتابها «مذكرات طفولية عن الشاعر تينسون » الصادر في العام 1907 عن دار «دنت » البريطانية المشهورة، أن جوليا كانت «تسرق الأطفال والبنات الصغيرات من الحقول المجاورة لتحجزهم في الأستوديو ساعات طويلة بغية تصويرهم »، ثم تطلق سراحهم بعد أن تكافئهم بالحلوى وما لذ وطاب من المعجنات ومري الفواكه.

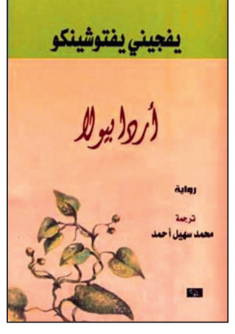
\* من كتاب... ولا تنسَ بأن السيدة" لايكا" تنظرك بالبيت المعد للطبع قريبا.

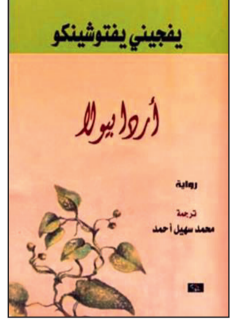
## (أردابيولا) لـ(يفتوشينكو)

## استشراف لمجتمع في طريقه إلى الانهيار والتفكك

## 🛊 جاسم العايف

قدم القاص والمترجم " محمد سهيل احمد" إلى قراء اللغة العربية، الشاعر الروسى( يفجيني يغتوشينكو) روائياً في روايته (–)\*. شهرة (يفتوشينكو) الشعرية قد طغت على منحزاته الثقافية – الفنية الأخرى، فقد كتب السيرة الذاتية والرواية والمقالة والدراما والسيناريو ، ومارس الإخراج السينمائي،كما مثل الدور الرئيس – سنة ۱۹۷۹ – في فيلم۷zylot





وعمل فيلمين سينمائيين بوصفه كاتبا ومخرجا هـما (روضـة الأطفـال1983-) و(جنائـز سـتالين- 1990 ).أنجـز يفتوشـينكو روايـة (أردابيـولا) ، عـام 1984 وصدرت بعد عامين في نيويورك، عن دار (سينت مارتنيز) وترجمها إلى اللغة الانجليزية (آرموررويسن). ثم بعد سنوات أعيد طبعها ثانية عن الدار نفسها، والمُترجم يؤكد انه اعتمد الطبعة الأخيرة. و يَذكر انه: "قد جاء في الغلاف الأخير للطبعة الإنجليزية: موسكو تواجمه بعض المآزق..المدينة مبتلاة بطاعون أتت به تماسيح مفعمة بالخسة والدهاء، غارقة في حفلات العربدة،ومسـكونة بهاجـس اقتنــاء الجينــز الأمريــكي". رواية (أردابيولا) قد تعد مثابة نكتة فظة و بالغة القسوة في وجه الدنيا ، وكارثة لبطلها ومهيد لرحلته سعياً وراء الخروج من يأسه نحو أمل متجدد يكمن في ذاته، كما حاولت الرواية أن ترسم صوراً تفصيلية عن مرحلة ما قبل وبعد(البيروستراكيا) وتوق الناس لأهميـة الفـرادة في شـؤونهم وقناعاتهـم الشـخصية. وهـي تندرج عن قصد أو دونه، ضمن ما يطلق عليه بـ( الكتابة الضد)، لكنها لا تقع في منطقة (البروباغاندا) السلطوية النفعية والمجانية والدعائية، ولعلها توثيق حقيقي لشرائح اجتماعية ينتمي الكثير منها إلى ما يطلق عليه، على وفق التوجهات الفكرية والاجتماعية السابقة بـ"الشغيلة المثقفة" أو "شبه المثقفة"، و بعضها تقدم في السن وعاني من الإحباط ، بعد أن نهكته وانتهكته (السلطة) بقهرها الدائم وشكوكها غير المبررة إنسانياً، وكذلك بفظاظتها ،على وفق الوقائع الفعلية التي جرت قي تلك المرحلة ، بالترافق مع أهوال الحروب الأهلية التي أثارتها القوى المضادة للتغيير الذي حصل عقب سقوط الحكم القيصري، لمواجهة تلك التغييرات التاريخية والساعية مختلف الوسائل لوأد ما أنتجته من تحولات كانت أثمانها مريرة ومفجعة وباهظة جداً ، وكذلك سنوات الحرب العالمية الثانية. فتحولت أحلام القسم الآخر الأكثر شباباً نحو الحياة في الغرب وبات يواجه مصاعب سنواته عبر التعامل ،خلسة في السوق السوداء، حتى وان كان المضاربة بتذاكر دور العرض السينمائية

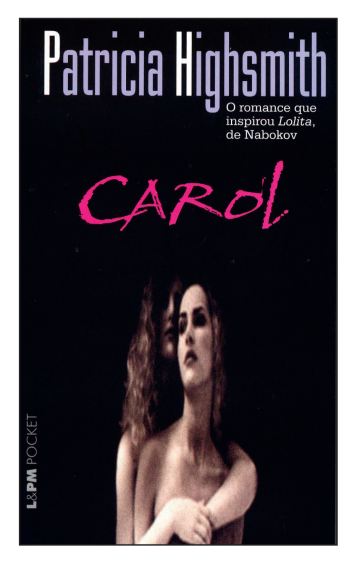
التى تعرض أفلاما هندية، وعاش شغوفاً بجميع ما هـو قادم من العالم الرأسمالي: الدولار، الكوكا كولا، بناطيل الجينز، الويسكي خاصة (الوايت هورس)،و سكائر( الـمارل مابارو) برائحتها النفاذة القادمة من بعيد، والانخطاف بالـ(روك انـدرول) بإيقاعاته الصاخبة. يوضح (أردابيف)، بطل الرواية، للفتاة التي التقطها في سيارته من الشارع، و كانت تحمل نسخة من مُجلة (الآداب الأجنبية) وتعاني من الإجهاض بطريقة بدائية، انه يعمل على مواجهة مرض السرطان الذي ينشب أظفاره في صدر أبيه ،عامل الفحم في قطارات سيبريا، عبر محاولاته البحثية الجامعية من خلال تهجين حشرة مع نبتة الـ(أربيـدولا) مؤكـدا لها:"نحـن علماء الوراثة فقط مَنْ يستطيع ذلك من خلال المزاوجة بين الحشرة والنبتة". وتؤشر الرواية إلى بعض شعراء روسيا ومنهم: ميخائيل سفيتلوف وولعه بـلا حـدود في الغابات الروسية ، وسرجي يسنين الذي شـنق نفسـه في غرفـة بأحـد الفنـادق الرخيصـة، وهـو في الثلاثين من عمره، ومايكوفسكي وانتحاره في قمة مجده الشعري، وعشرات الكتاب و الفنانين، مختلف إبداعاتهم التي تلقى الرفض المتواصل وتثير الشكوك حولهم، ومعهم كثير من البشر ومصائرهم الأليمة بعد أن ذووا في معسكرات السخرة في الثلوج السيبرية. ينال(أردابيف) درجة علمية مرموقة عن بحثه الذي يطبع في موسكو أولاً، ثم في الولايات المتحدة ،والمانيا، وفرنساً، وايطاليا، وفي بلدان أخرى، وفي ذروة احتفاله بانجازه يجد في غرفته برقية أمه التي تؤكد فيها باقتضاب:" أبوك توفي.. الجنازة الأربعاء". فلا يكترث للأمر، بل ما يهمه دأبه الدائم وسعيه المحموم إلى الحصول على ريع كتابه بالعملة الصعبة، فلم يحضر جنازة أبيه ، لكنه يتخيل عمال سكك الحديد يحملون تابوتا مغطى ملاءة حمراء على امتداد احد الأغصان. وينحِدر من بعيد صوت أمه إليه:"هل ستأتي لدفني يوماً.. ". الجانب السردي في الرواية ينفتح على فضاءات متعددة منها الصوت المنفرد والتداعي غير المقيد بالزمان والأمكنة، والشعر والموسيقي والغابات والحانات الرخيصة العلاقات الزوجية ، التي باتت

انه قدم الرواية بلغة عربية مشحونة بشاعرية مرهفة عكست عوالمها وأجواءها بتمكن، وهي من السمات المعروفة عن قصص "محمد سهيل احمد" ، منذ تقاسمه مع القاصين (محمد خضير ومحمد عبد المجيد) الفوز بجوائر مسابقة القصة القصيرة لملحق جريدة "الجمهورية" الثقافي عام 1964 ، ومجاميعه القصصية "العين والشباك"1986 -الكويت و"الآن وبعد سنين" دار الشوون الثقافية العامة " بغداد2005-، و"اتبع النهر" 2010 - اتحاد أدباء وكتاب البصرة، وكذلك أهـة تراجـم عـدة لـه أهمها رسائل" رامبـو" التي قدم لها الشاعر "حسين عبد اللطيف" ونشرتها ،صيـُف عـَام 1974 ، مجلـة " الأقـلام"، إضافـة لعملـه في الصحافة الكويتية والأردنية والبصرية. يلاحظ في رواية (أربيدولا) أن السرد والوصف يرتبطان ويتمازجان فيها بوساطة مقاطع متكاملة من الكلمات والجمل المتواصلة وعبر التتابع الزمنى لخطابها الروائي، الذي لا تؤثر في تماسكه تنقلات شخصيتها الرئيسة في الأمكنة المتعددة والأزمنة المختلفة، وبذا تغدو (أردابيولا) مثابة (استشراف) لمجتمع بات في طريقه إلى إلانهيار والتحلل التاريخي وعلى حافة التفكك تدريجياً، وعلى الجميع أن يلقى جانباً تلك العقود التي تبددت بكل ضنكها وأحلامها وآمالها وعليه ان يدفع الثمن مجددا بسبب التغييرات الجديدة العاصفة، وانهيار أحلام ملايين البشر في كل مكان من هذا العالم. الشاعر الروسي (يفجيني يفتوشينكو) ذهب في كتاباتيه الشعرية والسردية إلى التأريخ- الروسي تخصيصاً معتمدا الوثائقية المتوفرة لـه. ومع انه أبدى اهتماماً بالمحطات ووجهات النظر الحكومية في سرديات التاريخ المعلنة رسمياً ، لكنه بقي يبحث في الوجه الخفي في الوقائع المخفية قصدياً. و بحثه في الوجه المغيب للواقع والتاريخ ،متجاوزا الإطناب والبهرجة والتزويق ، وواقفا ضد تزوير الحقيقة ، وتأبيد الذل والتزييف. مكن اعتبار رواية (أردابيولا)مزيجا من الشخصنة والسخرية

المُرة وكذلك (الفانتازيا) التي تجنح بقصدية نحو خامدة بفعل تراكم الأيام والسنوات، وخياناتها، والانغماس بشرب (الفودكا) الرديئة من قبل الجميع، الحس الغنائي، وهي مثابة بانوراما للحياة الروسية-الأوكرانية والسيبيرية ، وتعود في أحداثها ووقائعها وبضمنهم الفتيان وان كانت مسروقة يسجل المترجم،

لزمن ما قبل تفكك الاتحاد السوفيتي. يفتوشينكو الشاعر، في رواية (أردابيولا) حرص على التعامل فنيا وثقافياً مع مفاهيم (بيروستريكية)، و تقديم شخوص الرواية عبر الكناية والتلميح. فعمد إلى أن تغدو شخصياتها بين الموقف الوسطى، فلا هي مع ما يسمى، رسميا في ظل النظام السابق، بكتّاب (الضد) كبوريس باسترناك والكسندر سولجنستين وغيرهما في كل المجالات الإبداعية - الفنية الروسية، ولا مع التوجه السلطوي البيروقراطي والسعى لتجميل الفظاعات التي تواجه الإنسان، والبحث عن المبررات و التلفيق المتواصل والخادع، وتجميل رعب السلطة القامعة وبيروقراطيتها، عبر ممثليها، كما في شكوى مصور الصحيفة الرسمية جراء غضب (مديرها) الدائم عليه وتذمره المتواصل من صوره الفوتوغرافية ، كون:" الناس يظهرون فيها بثياب مهلهلة متهرئة". وسـخرية المصـور، السريـة، تجـاه مديـره ، لأنـه : " يعتقد إني أتدخل في لباسهم". ناقد مجلة (نيويورك بوك ريفيو) وضع (أردابيولا) في خانة رواية (الفانتازيا)، فأعترض عليه بعض النقاد الغربيين، مؤكدين، انه مكن اعتبار رواية الشاعر (يفتوشينكو)هذه ، فكاهة سـوداءٍ تقـع في منحـِـي سرديٍ ، و تقـِـراً باعتِبارهــا عمــلاً شعرياً في رواية مرةً أو عملاً روائياً شعرياً مرة أخرى. وقد عدت رواية (أردابيولا) بعد نشرها في الغرب بأنها تنتمى إلى الرواية العلمية. (أردابيولا) ليست الرواية الأولى التي كتبها(يفتشينكو) فقد قدم عام 1967 رواية (بيرل هاربر) وتناولت الحرب العالمية الثانية وما جرى فيها من فظاعات، وكذلك كتب رواية عام 1982 بعنوان(أماكن الحبات) تمحورت ثيمتها على نزع ملكية أراضي (الكولاك)، بالإكراه، في سيبريا خلال ثلاثينات القرن الماضي، كما كتب رواية (لا تمت قبل الأوان) عـام 1993 وهـي ذات طابع سياسي وفلسـفي وذاتي في نفس الوقت.

\* دمشق - دار تموز- 2013 / ط1



## الحب البرىء

للمؤلفة باتريشيا سمث في روايتها

## ((کارول))

للروائي غور فيدال وهي اول رواية عالجت قضية الحب بين المثليين بشكل صريح وقد ذكرها كريستوفر برام في بحثه ( ملائكة معاربة ) الصادر عـن دار غراسـييه للنـشر ..ولم يكـن النقـد رؤوفـا بالكاتب الذي كان شابا متعجرفا فضل التصدي لتزمت العالم الادبي الامريكي آنذاك ، وفي عام 1950 ، انهت سمث روايتها الجريئة ( غن الملَّح ) ودفعتها للنشر وهي تشعر برضي تام عنها رغم مافيها من جرأة لكنها وعلى العكس من فيدال الذي كان ينتمي الى المجتمع الراقي وحماه ذلك الانتماء من

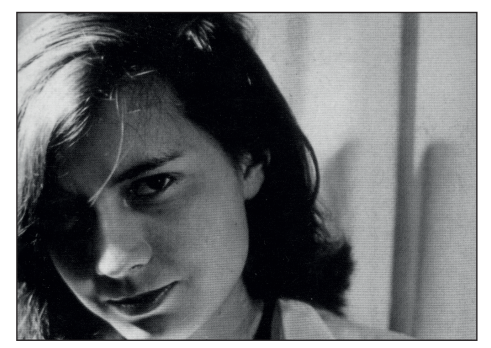
وصمة العار بعد نشره روايته ، كانت اكثر حذرا من مواجهة تزمت وصرامة المجتمع الادبي فأصدرت روايتها تحت اسم مستعار هو (كلير مورغان) ودفعتها للطبع في دار نشر اخرى غير تلك الدار التى نشرت لها رواية (غريب في قطار) ...

من جهتها ، لم تشكل رواية ( تيريز وكارول) التي تم سردها باللغة العامية مصدر فزع للبرجوازية في تلك الفترة لأنها تحدثت حول ولع فتاة بأمراة ألله بصفتها معبودتها وكان هناك الكثير من الشبه بين بطلة الرواية تيريز المراهقة يتيمة الاب

في احدى ليالي عيد الميلاد من عام 1948 ، وبينما كان الثلج يتساقط على مانهاتن ، كأنت باتريشيا هايسمث في السابعة والعشرين من عمرها وكانت معدمة لدرجة عجزها عن دفع اجور طبيبتها النفسية لذا عملت كبائعة في محلات (بلومنغدال) لبيع الالعاب خلال موسم اعياد الميلاد بانتظار نـشر روايتها الاولى (غريب في القطار) التـى تـم قبول مخطوطتها من قبل الناشرين هابر وبروس اللذين تأخرا في نشرها ..

ترجمة : عدوية الهلالي

في تلك الليلة الباردة ، وجدت باتريشيا امامها فجاة امراة شقراء ضخمة وطويلة القامة غارقة في معطف من الفراء ..ابتاعت المراة دمية وطلبت ارسالها الى منزلها ..شعرت باتريشيا بسحر تلك المخلوقة التي بدت وكانها خارجة من حلم ..كانت تلك المراة التي اطلقت عليها الروائية اسم الآنسة سين مصدر الهامها لكتابة روايتها (تيريز وكارول) والتي تدور احداثها حول فتاة شابة تعمل كبائعة في محل للالعاب تقابل امراة برجوازية من نيوجـيرسي تدعـي (كارول) ..بهـذه الطريقـة انجـزت باتريشيا مشروعها الكتابي الذي لايخلومن جرأة .. بعد سنتين ، صدرت رواية (صبي قرب النهر)



التى تعيش مع والدتها والمؤلفة باتريشيا سمث .. في الرواية ، تعيش البطلة مغامرات متعددة مع شركاء من الجنسين بحثا عن علاقة مثالية ..وحين تظهر كارول في حياة تيريز سوف تسحرها كما سحرت الآنسة سين المؤلفة حين التقتها مصادفة في محل الالعاب ولم يطل لقائها بها سوى دقائق لكنها صارت معبودتها التي تحلم بها يوميا لدرجة انها استعانت بعنوانها الذي تركته في المحل ليرسلوا لها الدمية ولم تقاوم رغبتها في الذهاب الى منطقة سكناها في نيوجيرسي لكنها لم تجرؤ على مقابلتها لتبث لها ولعها بها فاكتفت مراقبة منزلها من خلف اشجار حديقتها وهربت بسرعة حين شعرت

ورغم مرور السنوات ، لم تنس الكاتبة سمث معبودتها الانسة سين فذكرتها من جديد في روايتها ( الحب البريء ) التي اصدرتها عام 1995 ، اما روايتها (كارول) التي تروي قصة الآنسة سين والتي اصدرتها عام 1952 تحت اسم مستعار فلم يتصور احد من الجمهور او النقاد ان كاتبتها هي الكاتبة ذاتها التى اشتهرت بروايات التشويق والتى حول الفريد هيتشكوك روايتها (غريب في قطار) الى فيلم سينمائي ...الآنسة سين من جانبها لم يسعفها الوقت لتقرأ تلك الرواية الخيالية لأنها انتحرت قبل وصول الرواية الى المكتبات بسبب اصابتها بالكآبة ..والامر المثير للسخرية هو ان رواية (كارول ) التي بيع منها اكثر من مليون نسخة هي الرواية الوحيدة بين روايات باتريشيا سمث التي لم عت فيها أي شـخص ...

مؤخّرا اعادت دار كالمان ليفي نشر رواية (كارول) واضعة عليها اسم مؤلفتها الحقيقية لأنها ممثل علامة فارقة في مجمل رواياتها ككاتبة امريكيـة مميـزة ...



## صاحب (**الصخب والعنف**) يكشف أوراقه

## وليم فولكنر: كلنا فشلنا في التلاؤم مع أحلامنا بالكمال

#### ترجمة: عواد ناصر



وليم فولكنر الروائى الأمريكى الشهير وأستاذ الروائى الكولومبى غايرييل ماركيث، باعترافه في أكثر من مناسبة، أشهر رواياته، عربياً ترجمت لنا بعنوان (الصخب والعنف) ويمكن أن يكون لها عنوان عربي آخر هو (الصوت والغضب)

ومن أعماله الأخرى (ضوء في آب) – ترجم للعربية ولدي نسخة ورقية منه–. فولكنر حفيد جده الروائي الكولونيل وليم فولكنر (باختلاف حرف واحد باللقب) وترك كتاباً بعنوان (زهرة مُمفيس البيضاء)، وبعد أن انتقلت العائلة مِن مدينة (نيو ألباني، المسيسيبي) إلى أكسفورد لم يكن الفتي قد اجتاز المدرسة الثانوية.

> في عام 1918 أدرج فولكنر في لائحة المتقدمين لوظيفة طيار في السلاح الجوي الكندي.

> وأثناء عمله اللاحق مدير في مكتب بريد لتشتعل في روح الموظف هذا جمرة القراءة حتى أثناء ساعات

> أول كتـاب لـه كان (SANCTUARY 1931) وحظـي بقراءة واسعة وقال عنه: كتبته من أجل المال، بعـد كتبـه السـابقة ((1927), MOSQUITOES SARTORIS (1929), THE SOUND AND THE . (FURY (1929), AND AS I LAY DYING (1930 نال فولكنر جائزة الكتاب الوطني وفي عام 1949 تـوج جوائـزه بنوبـل.

> هذا الحوار جزء أول من حوار طويل أجري معه في نيويـورك بدايـة عـام 1056 آمـل أن أواصـل بقيـة

- سيد فولكنر، قلت مرة إنك لا تحب إجراء الحـوارات الأدبيـة؟
- يعود السبب إلى أنني لا أحب أن أكون في وضع ردة فعل عنيفة للأسئلة الشخصية. إذا كانت الأسئلة بشأن عملى سأحاول الإجابة عنها، ولكن عندما تتمحور حولي شخصياً فرما أجيب أولن أجيب، وفي حالة إجابتي على سؤال اليوم فلن يكون الجواب نفسه غداً على السؤال نفسه.
  - هل ستخبرنا عن نفسك ككاتب؟
- لـو لم أكـن موجـوداً همة كاتـب آخـر سـيكتبني، همنغواي أو دوستويفسكي. الدليل على هذا هناك أعهال تصلح كمثال وهي مسرحيات لشكسبير، فما هو الأكثر أهمية في الأمر، الأعمال التي يتركها الكاتب أم الكاتب نفسه؟

(هاملت) و (حلم ليلة صيف) مهمان جدا ولا أهمية لمن كتبهما، من الطبيعي أن أحدا ما كتبهما. ليس للفنان أهمية تذكر، إنا ما ينتجه. منذ ذلك الوقت لا شيء جديد ليقال.

شكسبير وبلَّزاك وهومير كتبوا الأشياء نفسها، ولـو عاش أحدهم أو كلهم لألف أو ألفي عام فإن أي ناشر لن يحتاج غيرهم منذ ذلك الحين.

#### فردية الكاتب

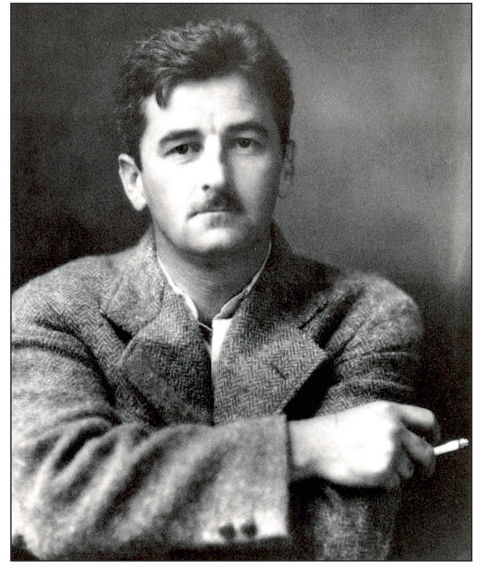
- حتى لو يكن هناك أي شيء ليقال، ألا ترى، رما، هُــة أهميـة لفرديـة الكاتـب؟
- الأهمِية، هنا، لذاته، أي شخص ينبغي أن يكون مهتماً جداً بفرديته.
  - وماذا عن معاصريك؟

- كلنا فشلنا في أن نتلاءم مع أحلامنا بالكمال. لهذا أقيم أنفسنا على وفق قواعد فشلنا الباهرمن أجل فعل المستحيل. من وجهة نظري إذا كان بمقدوري أن أعيد كتابة ما كتبت فإنا مقتنع بأنني أود أن أفعل الأحسن. وهذا شرط صحى لأي فنان.

هـذا مـا يسـم عمـل أي فنـان، إعـادة الكـرة مـن جديد. إنه يعتقد، كل مرة، بأنه سيحقق الأفضل، ولكن لا يتم له ذلك. لقد أنجزها مرة، عندما تلاءم العمل مع الصورة، الحلم، لا شيء سيتبقى. ولكي يقطع حنجرته تراه يثب من الجانب الآخر، من ذروة الكهال إلى الانتصار.

أنا فشلت شاعراً. رها كل روائي يريد كتابة الشعر في البداية، ليكتشف أنه لم يستطع ثم يجرب كتابة القصة القصيرة التي هي أكثر الصيغ تطلباً بعد الشعر وهنا أيضا يفشل. عند هذه النقطة، فقط، يتبنى كتابة الرواية.

- هل شة صيغة ممكنة يمكن اتباعها ليصبح المرء
- \* تسعة وتسعون بالمئة موهبة، تسعة وتسعون بالمئة انضباط، تسعة وتسعون بالمئة عمل. على الكاتب أن لا يرضى، أبدا، عن عمله. إذ ليس مِقدور أي كاتب أن يفعل أفضل مها فعل. حلم الكاتب أعلى كثيراً مها ينجزه. لا تحاول أن تكون أحسن أبناء جيلك أو حتى أفضل من أسلافك. حاول أن تكون أحسن من نفسك فقط.
- الفنـان مخلـوق تقـوده الشـياطين. إنـه لا يعـرف لمـاذا اصطفته الشياطين وهو المشغول دامًا بالسؤال: لماذا؟ إنه (الفنان) لا أخلاقي، تماماً، ليسلب، أو يستعير من، أو أو يتوسل ب، أي شخص، وكل شخص،



لإتمام عمله.

#### بيئة الكاتب

- هـلِ تعني بقولك هـذا أن عـلى الكاتب أن يكـون قاسياً، تماماً؟
- مسـؤولية الكاتـب تتحـدد، فقـط، أزاء عملـه. إنـه سيكون قاسياً، عاماً، إذا كان كاتباً جيداً. إنه يحلم حلماً يعذبه كثيراً وينبغي عليه التخلص من هـذا الحلـم. لـن يحـل عليـه السـلام حتـى يتخلـص من حلمه. كل شيء يسير بموجب مبادئ الشرف والكرامة والحشمة والأمان والسعادة، كلها تجعل الكتاب قد أنجز.
- إذن، يمكنٍ لانعـدِام الأمان والسـعادة والـشرف أن يكون عاملا مهما في عملية الخلق الفني؟
- كلا. إنها مهمة فقط لتحقيق سلامه وطمأنينته. الفن لا يعترف بالسلام والطمأنينة.
  - وما هي البيئة المناسبة للكاتب؟
- الفن لا يعبأ بالبيئة ولا يهتم بوجودها. إذا كنت تعنيني بسؤالك فإن أفضل ما عرض علي من الأعهال، دامًا، هو أن أكون صاحب مبغى. من وجهة نظري إنه الوسط المثالي للفنان كي يعمل فيه.

إنه عنحه الحرية الاقتصادية التامة. إنه يتحرر، هنا، من الخوف والجوع. ثمة سقف يغطيه وغير مطالب بأداء أي عمل سوى ضبط حسابات بسيطة والذهاب إلى مخفر الشرطة مرة شهريا ليدفع لهم مبلغاً من المال. المبغى مكان غوذجي للفنان لأنه يتيح له العمل طيلة الصباح، قبل ازدحام المكان بالزبائن، وفي المساء سيكون هُـة حياة اجتماعية، إذا رغب هو في هذا، ليبدد الملل. إنه لا يفعل شيئاً لأن (المدام) تحافظ على الكتب بينما جميع النزلاء هـم مـن الإناث، وسيكون الأمر مختلفاً بالنسبة له، وستناديه: أيها السيد، وكل مروّجي الخمور، في الجوار، سينادون (سيدي) بينما عقدوره أن ينادي الشرطة كلاً باسمه الأول.

- تطرقت في حديثك إلى الحرية الاقتصادية، هل يحتاج الكاتب هذه الحرية؟
- كلا، الكاتب لا يحتاجها. كل ما يحتاجه هو القلم وبضع أوراق. لم أعرف، أبداً، أي جانب إيجابي في استجابة الكتابة إلى أي قبول لمكافأة مالية. الكاتب الجيدِ لا يستجيب لأي مؤسسة. الكاتب مستغرق جداً في كتابته، حسب.
- الناس البسطاء يخافون مواجهة الفقر ومشقة

العيش.. إنهم يخشون اكتشاف كم هم قساة. لا شيء يحطم الكاتب الجيد.. ما يحطمه هو الموت

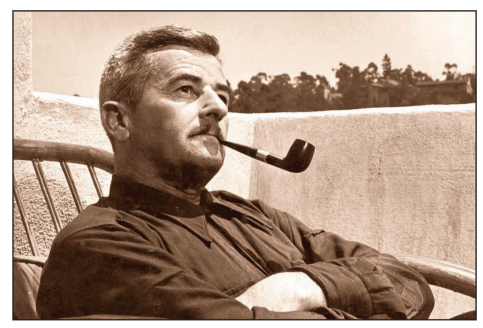
لا وقت لدى الكتاب الجيدين للتفكير في النجاح والـثراء. النجـاح مؤنـث، يشبه المرأة. إن تذللت لها فستتجاوزك، لـذا عليـك أن تكـون نـداً وسـتجدها تزحيف باتجاهيك.

#### الكاتب والسينما

- هـل العمـل في السـينما يؤثـر عـلى طبيعـة عملـك
- لا شيء يؤثر سلباً على الكاتب إذا كان من الصنف الرفيع، وعكسه فلا شيء يساعده في عمله. لا يواجه الكاتب أي مشكلة تؤثر على نصه إذا كان كاتبا من الدرجـة الأولى.
  - هل ِهْة تسوية ما عندما تكتب للسينما؟
- دامًاً. لأن طبيعة السينما تمثل نوعاً من التواطؤ.. وأي تواطؤ هـو نـوع مـن تسـوية (حـل وسـط) ومـا تعنيه الكلمة، هنا، هو: أخذ وعطاء.
- مـن مـن الممثلـين تفضـل العمـل معهـم أكثر مـن
- همفري بوغارت أحد أفضل من عملت معهم. تعاونا معا في فيلمين:(TO HAVE AND HAVE .(NOT AND THE BIG SLEEP
  - هل تحب العمل في فيلم آخر؟
- يعجبنى إعداد رواية جورج أورويل (1984). أحمل فكُرة لخامّة ما كي أثبت أطروحة خاصة بي كثيراً ما ألححت عليها: الإنسان لا يحكن تحطيمة بسبب شغفه البسيط بالحرية.
- ما هي أفضل النتائج التي خرجت بها من عملك
- أفضل ما حققته في السينما هو العمل المشترك مع الممثلين أثناء البروفات العملية لابتكار المشهد قبل أن تبدأ الكاميرا بالحركة. لولم آخذ العمل في منتهى الجدية، أو الصدق، بشأن المشاهد السينمائية أو لي شخصياً، لما أقدمت علي المحاولة. لكنني عرفت، الآن، أننى لن أكون، أبداً، سيناريست ناجِحاً ما لم يمتلك العمل ضرورته، بالنسبة لي، قياساً بمتوسط جهدي الشخصي.
- هــل أخبرتنا عـن تجربتـك الأسـطورية في هوليـوود من خلال عملك هناك؟
- كنت أنهيت عقداً مع (MGM) وأوشكت على العودة إلى البيت. قال المخرج الذي عملت معه: أرجو أن تعلمني إذا رغبت في عمل آخر، هنا، لأتحدث مع الستوديو لتوقيع عقد جديد. شكرته وعدت إلى بيتي. بعد ستة أشهر اتصلت بمخرج صديق أخبره برغبتي في عمل جديد. تلقيت، بعد أيام، رسالة من وكيلي الهوليوودي مرفقة بأجري الأسبوعي. كان هذا مفاجئاً لأننى توقعت، قبله، رسالة رسمية وعقداً جديداً من الستوديو. قلت في نفسى: العقد قد تأخر وسيصل في البريد المقبل. بدلاً من هذا، بعد أسبوع، تسلمت رسالة أخرى من الوكيل مرفقة بأجري الأسبوعي الثاني، وبعده برقية من الوكيل نفسه تقول: "وليم فولكنر، أكسفورد، ميس. أين أنت؟ التوقيع: MGM STUDIO. أجبت ببرقية: " MGM STUDIO، كالفر سيتى، كاليفورنيا. وليم فولكنر".

موظفة المراسلات الشابة سألتني: ولكن أين الرسالة؟ قلت: تلكم هي. ردت: "ليس مقدوري أن أبلغ رسالتك وجهتها من دون أن تتضمن ما ترغب به، هذا ما تنص عليه القوانين. عليك أن تقول شيئاً". تلقبت بعدها مكالمة طويلة من مدير الستوديو، السيد براوننغ، يطلب مني أخذ أول طائرة نحو نيو أورليانز، للقاء المخرج المعني. أخذت قطاراً من أكسفورد لأكون هناك بعد ثماني ساعات.

بلغت الفندق الذي يقيم فيه براوننغ وأبلغته



قصتى. كانت هـة حفلة قد أقيمت. لكنه أبلغني بـأن عـّلى أن أنـام جيـداً لنكـون جاهزيـن صبـاح الغـدّ. سألته حول الموضوع. قال: آه، نعم. عليك مقابلة كاتب المتابعة، في الغرفة الفلانية، وهو من سيخبرك

ذهبت إلى الغرفة حيث أبلغت، كان كاتب المتابعة يجلس هناك وحيداً. أخبرته من أكون وسألته عن قضيتي. قال: عندما تنهي كتابة الحوار سأطلعك على تفاصل القصة.

عدت إلى براوننغ لأخبره بها جرى. قال: ما عليك ســوى أن تنعــم بنــوم مريــح الليلــة وســنبدأ صباحــاً. انطلقنا صباح اليوم التالي، ما عدا كاتب المتابعة، مبحرين صوب جزيرة غراند التى تبعد حوالى مئة ميل، حيث يبدأ التصوير. وصلنا في الوقت المحدد لنتناول غداءنا ومن ثم لنعود مئة ميل إلى نيو أورليانز قبيل حلول الظلام.

تواصلت هذه الحالة ثلاثة أسابيع وما زلت قلقاً بشأن عملى الموعود. بينما لم يزل براوننغ يردد على مسمعى: "تم جيداً، الليلة، وسنبدأ صباح الغد"! تخيلت أن ذلك الكاتب لم يـزل يجلـس وحيـدا وهـو هسك، بقوة، على أجره الأسبوعي بيده. لم ينجزوا الفيلم، أبدا، ولكنهم ابتنوا قرية لصيد وإعداد الجمبري بينما يمتد رصيفها بمحاذاة الساحل لينعموا هم وزوجاتهم وأطفالهم بشمس ساطعة، وهذا ما تأكـدت منـه بعـد ثـلاث سـنوات عندمـا زرت نيـو أورليانـز للمـرة الثانيـة!

#### تقنيات الكتابة

- قلت إن على الكاتب أن يقدم تنازلات عند العمل في السينما. ماذا بشأن الكتابة؟ هل الكاتب تحت ضغط أي التزام أمام قارئه؟
- التزام الكاتب هـوٍ أن ينجـز عملـه بأفضـل مسـتوى يستطيعه. شخصياً، ليس لدى الوقت للاهتمام بالجمهـور. إننـي مشـغول ڢـا يكفـي كي أعبــأ ڢــنٰ يقراني. ولا يهمني رأي جون ديوي حول عملي أو أعهال الآخرين. ما يهمني هو شعوري إزاء أسلوبي في الكتابة.. عندما أقرأ (العهد القديم) أو (إغراء القديس أنتوني).. وهكذا عندما تجعلني مراقبتي لطير ما أشعر بالرضا.
- أريد أن أعود صقراً. لا أحد يكرهه أو يبغضه أو يحسده أو يحتاجه. الصقر لا ينزعج أو يعيش الخطر، ومِقدوره، في نهاية الأمر، أن يأكل أي شيء. ■ ما هي تقنيتك لبلوغ المعيار الخاص بك (في
- لندع ذلك الكاتب مستغرقاً في عملية جراحية أو رصف القرميد إذا كان معنياً بالتقنية. ليس مهة

ديلسي في (الصخب والعنف) هي الشخصية الأكثر شجاعةً وكرماً وصدقاً حتى منَّى أنا

الكاتب الجيد لا يستجيب لأي مؤسسة وهمفرى بوغارت أفضل من عملت معه سينمائياً

طريقة ميكانيكية في الفن. لا طريقة جاهزة. سيكون الكاتب الشاب غبياً لو اتبع أي نظرية. علم نفسك بنفسك من خلال أخطائك.. يتعلم الناس من

الفنان الحقيقي يؤمن بأن لا أحد عتلك القدرة الكافية ليقدم له النصيحة. إنه عتلك ما يكفى من الغرور العالى.. القضية لا تتعلق مدى إعجابه بالكاتب القديم إنها عليه أن يهزمه ويتجاوزه. ■ هل تنكر ضرورة التقنية؟

- ليس الأمر على هذا النحو. التقنية، أحياناً، تشترك في، أو تتلقى الأمر من، الحلم قبل أن يشرع الكاتب : في العمل. إنها، ببساطة، مسألة (تجانس دقيق)، مضبوط، مثل وضع طابونات البناء جوار بعضها بإتقان.. عندما يدرك الكاتب أنه، يضع بالضبط، الكلمة الختامية، في مكانها الصحيح قبل أن يضع الكلمة الأولى. إنه ليس بالأمر السهل.

لكنه كان سهلاً علي لأن المادة الخام كانت بين يدي. استغرقت مني، في كتابي (AS I LAY DYING ) حــوالى سـتة أســابيع بعــدل اثنتــى عــشرة ســاعة يومياً. كنت تخيلت مجموعة من الناس وأخضعتهم لكوارث طبيعية كونية، فيضانات وحرائق، مع دافع طبيعي ثم أمنحهم اتجاها نحو تطورهم الخاص (بكل منهم).. ولكن، بعدها، عندما لا تتدخل التقنية، وبإحساس آخر، ستبدو الكتابية أسهل أيضاً. لأن الكتابة، حسب خبري، هي دامًا بؤرة الكتاب حيث الشخصيات، نفسها، تصعد لتشارك ثم تختتم

كأن تقول ما فعلته في الصفحة 275. طبعاً لا أعرف ما سيحدث لو أنهيت الكتاب عند الصفحة 274. مستوى النص أو (نوعيته) هي أن الفنان ينبغي أن يكون موضوعيا في الحكم على عمله، إضافة إلى الشجاعة والصدق وأن لا يضحك على نفسه.

فى أى من أعمالي كنت أحتكم إلى معاييري الخاصة. يْنْبغْيَ علي الحكُّم على وفق أسس من أنَّ أي منها جعلنتي الأكُّثر حزناً وألماً. مثل تلك الأم التي تحب ابنها الذي صار لصا أو قاتلا أكثر من ثالثهم الذي ■ وما هو ذلك الكتاب الذي جعلك كذلك؟

- إنه روايتي (الصخب والعنف). إنها الرواية التي كتبتها خمس مرات منفصلة. محاولاً حكاية القصة لأتخلص من ذلك الحلم الذي ظل يلازمنى حتى فرغت من الرواية. إنها مأساة ضياع امرأتين: كاندى وابنتها. ديلسي هي أحد أفضل شخصياتي وهذا بسبب شجاعتها وكرمها ونبلها وصدقها. إنها الشخصية الأكثر شجاعة وصدقاً وكرما حتى مني.

#### هكذا كتبت (الصخب والعنف)

- كيف بدأت بـ (الصخب والعنف)؟
- كانت البداية مع صورة ذهنية. لم أكن لاحظت إنها رمزية. كانت صورة المقعد الطيني حيث تلك الفتاة الصغيرة بسروالها القذر التي بمقدورها أن ترى من النافذة جنازة جدتها، لتبدأ بالكلام عما حدث لأخوتها. بينها أوضعت من هم وماذا كانوا يفعلون، ولماذا تلطخ سروالها بالطين. لأحظت أيضاً استحالة أن يكون النص قصة قصيرة إنا يكن أن يكون كتاباً. فيها بعد، أدركت الجانب الرمزي لسروالها المتسخ. تلك الصورة التي استبدلت بفتاة بلا أب ولا أم تنزلق عبر المجاري لتهرب من البيت الذي لم تجد فيه الفهم والحب أو المودة. بدأت، رأسا، من خلال عيني طفل غبي، منذ أن أحسست بأن حكايتي ستكون مؤثرة لو رويت على لسان أحد ما باستطاعته أن يعرف ما حدث ولكنه يجهل سبب ما حدث. رأيت أننى، عندئذ، لم أحك الحكاية. حاولت أن أرويها ثانية، القصة نفسها، من خلال أخ آخر، لكن الحل لم يقنعني فلجأت إلى أخ ثالث ليرويها عبر وجهة نظره.

لكن الأمر لم يعجبني.. رويتها لثلاث مرات وحتى هـذا لم يكن ما أردت.

حاولت الجمع بين المحاولات الثلاث وملء الثغرات ما بينهما عبر الراوي.. لكن الأمر بدا ناقصاً.

بعد خمسة عشرعاماً على طبع الكتاب كتبت ملحقاً في محالوة أخيرة للإمساك بالقصة، ولكي أمتع بسلام مّا، لكنني لم أشأ ترك الكتاب وحيداً، رغم محاولاتي الحثيثة، وسأحاول مجدداً، وقد أفشل من

- أية عاطفة أثارتكم في شخصية بنجي؟
- العاطفـة الوحيـدة هـي الحـزن والشـفقة عـلى البشرية. ليس بمقدورك أن تشعر بأي عاطفة تجاه بنجي لأنه، هو نفسه، لا يشعر بأي عاطفةٍ. العاطفة الوحيدة التي أستشعرها نحوه، شخصياً، هي ما إذا كان مبرراً (شخصية روائية) كما رسمته، إنه كان مدخلا، كحفار قبور في الدراما الأليزبيثية. إنه يعمل من أجل تحقيق غرضه ثم يمضي. بنجى غير قادر على تحقيق الخير أو الشر. هـو غير قادر على إتيان الخير ولا الشر.. لأنه لا يفهم معنى الخير والشر.
  - هل شعر بنجي بالحبِ؟
- بنجي لم يكن رشيداً (عقلانياً) بما فيه الكفاية حتى ليكون أنانيا. كان حيوانا. هو تعرف على الحنان والحب لكنه لم يستطع تسميتهما. وكان ذلك تهديدا للعاطفة والحب ما جعله يصرخ عندما استشعر التغيير الحاصل لكادي. لم يعد عتلك كادي كونه غبيا لم يهتم بفقدان كادي. هو عِرف فقط أُن مُّـة شيء مـا خطأً، وهـذا مـا تـركُ فراغـاً في مـا تسـبب بحزنـه. إنـه حـاول مـلء ذاك الفـراغ. كأن شـخصية قذرة لأنه غير قادر على التنسيق ولأن القذارة لا تعني شيئا بالنسبة له. كان لا هيز بين النظافة والقذارة وبالنتيجة بين ما هو خير أو شر.

## جديّة الماء

#### ♦على ابو عراق

لأنّك افترست طمأنينتي وأخرجتنى طريدا أتعثر بكوابيسي أردتُ أن أؤلب عليك الشجون يا "ميتوشالح" شحذت قلباً من نحاس وعيوناً من حجر وذاكرة أخري للنسيان لكننِي وجدتُكَ يا جنيَّ الماء تهزأ بالنهارات ....والطيور .. . والأنهار وتقتسم الشمسَ مع الظّلال

فرحي يتفتق . ..ويقيني ينتفض ذاكرتي ترتجف مثل عصفور بليل الذكريّات.... كلُّ هذا العسَّل المرّ أكانتٍ لي يدٌ في أن تكون أبي .....؟ نزواتك الدّامية ورغائبك الخضلة

> على رقبة من زجاج وتزرعني دون اكتراث في رحم التكهنات ....؟

> > في ليلتك الأخيرة كَان الرّمادُ ينثال

على جسدها المطحون بحوافر الرغبة وضفائرها المجدولة بخيوط الغياب تسرج خيولك للشتات على ظهرك تصلّى السياط وتحت قدمينك يبتهل الماء زوّادتك ...عذرية الحنين وشيخوخة العذوبة

للأسماك المزرقة.. ."لجليب الماء" للبردي المزنر بأشرطة الندى لطيور تتأهّبُ لرحلةَ العودة لـ (زهًير البط).....

أودعتَ أسرارَكَ الخشنة وركضتَ بقدمين حافيتين نحو مدن لا تنتهي

ذاكرة فلاحين لفظتهم قراهم دون اكتراث فانتشروا كالدود على خاصرة النهر الكليل ينخلون أحزانهم بغرابيل مكدودة وأنت الدرويش المجذوب مرتعشاً وقفت على الجسر قلبت وجهك مذعورا توسّلت ثمالة طمأنينتك وشحذتَ ما تبقّى من جأشك

> تداعىت.. وكنت تخرُّ كسقف من رماد على جغرافية الشتّات

صوبَ الشّط تسلم وجها تناسلت فيه الأحزان وباضتْ فيه الشّمس .. مسكوناً بالماء..



ومخبوءاً بدنان الطّين تتهجدُ آبات التبه وتطوي صحارى الغربة تلكزُ مهرَ ضياعك بصولجان من قش بصوت مفجوع "بويه خديجة ... يا خديجة". وخديجة لم تولد بعد

> أبي، أكنتَ تتذكّرُ فراديسَ الماء حين كنت تشدّ الحبل على كتفك وتُطلق ساقيْك لطين (الهدام) لتغوصا حدّ الركبة وتشق الشط الناضب وسى بقدميْك البارعتين أكنت تسحبُ سفناً محمّلةً بالرّز؟ أم سفناً طافحة بعذاباتك

تطاردُ أوزات روحكِ ترسمُ شرفة وطيوراً وريحا خضراء وتوقد منقلة الحب لتتذكر امرأة أسلمتك لطيش المدن وغدر النّهارات....؟ بعد ليلة جمحت فيها

ووضعت القمرَ بين فخذيْك وصهلت حتى الفجر ولكنّها أسلمتك مع أوّل شعاع -لجندرمة الخطيئة

رائحة الخانات الباردة المثقلة بعطن الحنطة منحها عرقك عرفا عميقا مزروعاً على أنفى لخمسين عاما صورتُك وأنت تسيح في دروب المدينة تحمل سطلي لبن وصوتك الجريح يجتاحُ آذانَ المارّة بعناد يسحقك التعب فتهوّم في ظلّ جدار تحلم ...... بثلاثة أرغفة تكفى المنتظرين

قوامك المنحني تحت كيس دقيق يفوق حجمك مرتين تركضُ كالغزال على خشبة تنتهي القلب سفينة هرمة جوقاتُ الحمالين، الأكراد الفيلين وجوه تحمل زغب الثّلج العماريون وجوهٌ تلبط فيها الأسماك

رجال ينبتَ على رؤوسهم النّخلُ وآخرون تتسكعُ على رؤوسهم الصّحارى نساءً يتضمّخن" بالريماج" وأخريات (بالخضيرة) وعبق الحندقوق واحدةٌ تقول يالخشونة الورد "" وأخرى تقولُ "أمشي عكى العاكول بريسم" حسينيّةُ الحاجِّ عبّاس صبايا المدن وصبايا الحُقول توحّدُهنّ الرغبةُ فينسين خلافات آبائهن يتزاحمْنَ دون َضغائن على الشبابيك.. على الكوى التي تُنزِف الضوء تهبطَ الأكفُ الثَّقيلةُ على صدور عارية تتفجرُ الينابيعُ

info@tattoopaper.com

إلى أبي ....متأخراً

ومع انجلاء الغبش ينؤون تحت ثقل الأكباس

ويهزجون بصوت كالفحيح (عاش الزعيم الزود العانة فلس)

> مدينة..... وحقول بواخرُ .....ومزارعُ

بين جسر الرباط وجسر الخندق

ومحل سوادي لبيع "الدوندرمة"

أخْصاصٌ مَزاليجُها البؤسُ والغبار

تفترشها الريحُ أنّى شاءت

وأخرى مرقشة بالجُدري

صبايا ما بين الجسريْن يتحسِّسنَ ..خلسةً

ويوقدن نذور الرّغائب

ضفتا النهر الكليل

الذي عرّفنا لأول مرة على طعم البرتقال ورائحته

كسرب النّمل

وبيوت مزاليج وفي الضّفة الأخرى

وجوهٌ صقيلة

الناصريون وجوهٌ تهبّ منها العواصف

مخزقتان بجحور جرذان لا تكترث لصخب الحمالين ولضوابط شركة (أندر وايت) ولا حتى لخطابات الزعيم قاسم نقابة الكيل والحمال تحتج على اعتقال قائدها يُلوّحون (بالجناكيل) ويهزجون (حيّ ميّت هندال أنريده) وأنت تؤوب مساءً يداك مشغولتان بأكياس البهجة وعقالُكُ ينسرِحُ حتى الرَّقبة دون أن تتمكن من إعادته إلى موضعه فأنت لم تكترث كثيراً إلا لنداء القلب

## **لویس أراغون** يكتبُ عن داعش

#### ♦نعيم عبد مهلهل

مات أراغون منذ سنوات،وحبيبته اليزا ماتت،لكن بغداد وباريس والشعر، مازالوا على قيد الحياة،فالأنسان مجرد راكب عجلة،والمدن مجرد حجر،والنبض المشترك بينهما قصيدة.

أتخيل شاعر فرنسا منحوتا ضمن شخوص نصب التحرير،اتخيله يسمع سليمة مراد،وخطاب النجيفي البرلماني الباهت في مطرقة القوانين المعطلة .

أسمعهُ يفرأ شعرا في المتنبي أو يغري الركاب بكراج النهضة \_ بصرة على

الشجرة الطيبة مدينتي .

قطعوا الطرق فيها،قالوا: سيارة مفخخة تسللت. وداعش في الفيزا الأفغانية تتجول في زي نساء ..!

في هذا المشهد، عسك اراغون تفاصيل الحلم لوجدان الورد، ويهدى تاريخ مقاومته السرية للنازية، يكتب ملحمة من اربعة اسطر: بابل، لاتخشى شيئا،داعش مثل النازية،آخر مشاهدها في الفيلم (تنحر..!)

هو شاعر فرنسا،ونحنُ شاعرنا النفط،والنخل،وأقداح الشاي،و200 متر وزعها رئيس الوزراء على فقراء بلاد يعتقد ماركيز،انها مثل مائة عام من عزلة هولاكو .تنجب ذهبا،وتأكل خريطاً آت من اهوار الله يعربات مارسيدس... البلاد التي رقتها صواني قيمر،وهواء المكيفات اليابانية وديكة يوم العباس، وسمفونيات تكية كستزانية.

داعش فيها،مرتدية أثواب مشرشبة وتحمل قاذفات،ولا ورد في اللحايا كما



سيكتب اراغون عن هذا المشهد.

ىىكى . ىضحك ..

في لحما المندائس.

لكنه في النهاية،سيأخذ دوشا في حمامات الكاظم،ويعبر صوب الأمام الأعظم، ينشد عن عيون المها، وأستودع الله في بغداد لي قمرا، ولكن بصوت ( شارل أزنافور ) وليس بصوت مذيع الشرقية..!

في معلومة منقولة عن اراغون، لأعرف صحتها من فبركتها داخل كتب التأريخ

سألوا المنصور باني بغداد: هل سمعت بداعش؟ قال نعم : هي مجرد كومة قش .وبغداد أكوام حدائق ......!

في العشق،كما في الرق،كما في الطّرق،كما في العنق،لايكتمل المعنى إلا في 

( بغدًا ) . هذا كشفُ لاراغون،ومعه كتب وكذا باريس لو ( شِلتْ ) السين لصارت باري

أراغون يكتبُ عن داعش... وأنا أبحث من بين كتاباته عن طلسم يحفظ بغداد، بخط نبي الله سليمان، والخطاط هاشم البغدادي، وباني مدينة الثورة ( عبد الكريم )...!

## حداء الفجر

### ♦علي لفته سعيد



تُعلّمكَ الحداءَ كلّ ليْلة وتخْشَ كلّ هسيسٍ يأتيكَ به الفجْر لا مُّنحُ نفْسكَ لحظة القلق فالحزْنُ باب

وما كنْتَ تدري أن للفرح نافذة

كلّ ما كانَ قبْلةٌ تريدها ترْقص على شفتيْكَ مُّنّي نفْسكَ بالضياء

تجرّكَ إلى نسائمَ تائهة

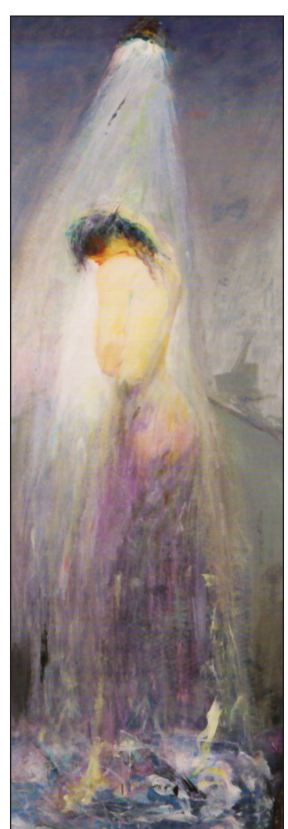
وما تدرى أن لا فطامَ

من قدم تسيرُ كلّ حين وذراعانً لا تغادران حمّامٌ الخديعة لا تُدْرِكُ أَنَّكَ حِينَ تَتْركها تسيرُ بكَ إلى الفجْر

لا تنْسجُ وحْدكَ في الأحلام خلايا الرّمان

ولم تكن وحيدًا تقتاتُ صلَاتها بلا وضوء تعلنُ حبكَ أكْثر لها ولا تدوّن تقاعسَ حزْنها إذا ملّ حرْفها تهْربُ من جيد إلى حقل رطوبة تكْثرُ فيه آلهةُ النّايات حين يرْقصُ الشيطان ما علَّمتْهُ الغجرَ كيف ينوء بحمل المساء تعلّمكَ أن يبْقى ريقكَ منكهًا بالعافية ترشّ عليكَ المسْكَ وترطب حروفها بالياسمين وتضعُ النقاطَ على الزعفران وتأكّد..ستذهب تحملُ حروفكَ في صرّة شيطان وتنامُ في جفن الخديعة من جديد ليقولَ لها أنا أكثرهم أحبك



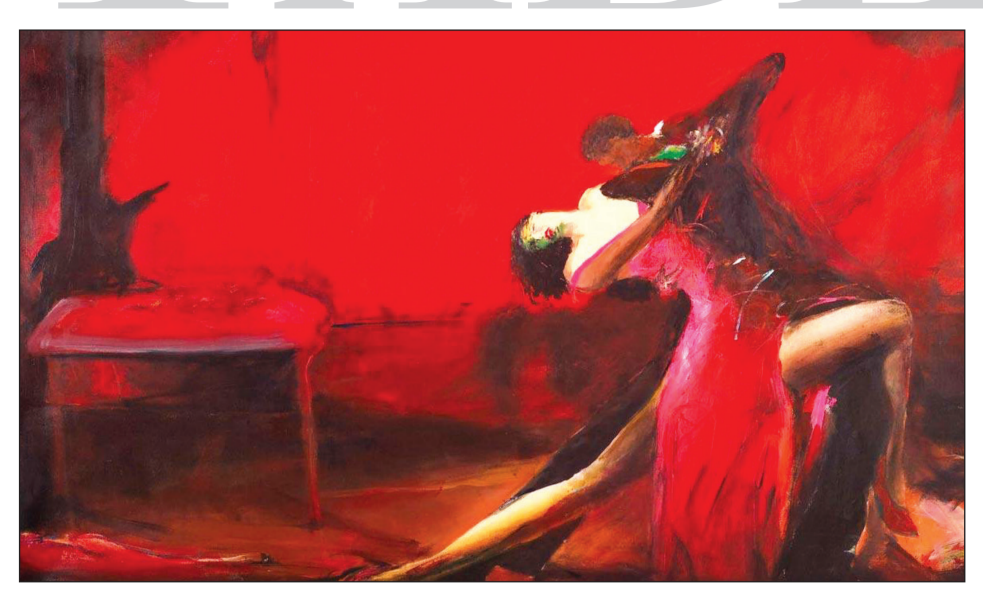


هذا المكان غنحه لمن يريد.. لفكرة مجنونة آن لها ان تنفجر.. لاحتجاج فني اوصرخة لون.. لا ظل هنا للممنوع والمحذور ولا عين تراقب. انها الحرية.. الحرية كاملة

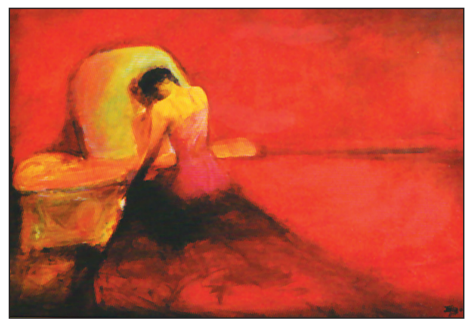
تاتو



■ جبر علوان







مسوّدات الشخص الثالث

### ♦ شاکر مجید سیفو

#### الى :أكد مراد

قلتُ للسماء صفيني

فأمطرت علي مطراً أسودَ فأرسلتُ لها جيشاً من الكواكب، لتقبض عليها وترسلها لي كي أعلِّمها الوقوف والكلام.. قلت للشمس صفيني

فأشاحت عنيّ، فألقيتُ عليها ظلالي ودحستُها في معطفى الأسود وهرّبتُها إلى ليلي الحالك الطويل....

قلتُ للأشجار صفيني فارتجفت وطارت منها العصافير فتسلقتُها والتصقتُ بها فمسختني طيراً لا مثيل له...

> قلت للحدائق صفيني فشحبتْ أزهارها في الحال فانتزعتها من عروقها ورشقتها مياهي الآدمية وجلبتها إلى سريري

قلت للورد صفني فأختار أنثى بعيدة فتشرّبتُ عطرَه وأغرقتُ به مملكة نسائي... قلت للظلُّ صفني فهرب قدامي فخرجتُ من جسدي وقبضت عليه وأرتديتهُ في الحالْ.... قلت للحمائم صفيني فأخذتني بهديلها إلى شرفتها، فرشفت منها بياضها وغدوتُ أكثر بياضاً منها... قلت للغيم صفني فسالَ حزينا

وأرسلته مطراً سرمديا....

قلت للنجمة صفيني فأزهرت ثانيةً في شرشفي الأصفر.... فأجهشت بالضوء فسرقت منها عينيها وأضأت بدمعهما نصف صلعة العالم... قلت للتفاح صفني فتخيل آدم فارتشفتُ حليب حوائه وغدوتُ آدم الأولَ.... قلت لصورتي الشمسية صفيني قالت: أنا أنت وأنت أنا كلانا مسودة تصفر في سوادها النايات وتقهقه في بياضها الرّيح وحينما ننفصم، نتشرّد كالمطر... قلت للطير صفيني، فانتبذت سماءً بعيدة فحلقتُ وراءها، وقبضتُ عليها

فآويتها جسدي،

فامتلأت بالأقفاص

فضجت يّ، وامتلأتُ بالأجنحة...



info@tattoopaper.com

صيف 2012 / بغداد

## هتاف أخير



## ♦ هشام بن الشاوي

ودّع زنزانة التهمت عمره..

لا أحد يستقبله، إلى أين سيتجه؟ لا بيت ولا أسرة ولا.. " وطن"!، بينها رفاقه يتمرغون في النعيم.

تأمل ساقه الكسيحة، وكاد الدمع يطفر من عينه.

منظره الرث، عبر الشارع الرئيس متأبطا مخطوطه، غير عابئ بأبواق السيارات. بين كل مقهى ومقهى همة مقهى يصرخ زبناؤها متابعين مباراة كرة قدم بين فريقين عتيدين. افتقد حميمية بلدته، فتضاعفت وحشة

لاحت له مظاهرة مقبلة، ذاب في زحامها بقلب واجف. في برهة، ألفى نفسه محمولا على الأكتاف، رفع يده، تناثرت على الإسفلت أوراق تحلم مدينة فاضلة، داستها أحذية ثقيلة.. تهاوى من عل، وقد امتزج دمه بحبر أوراقه..

\* كاتب من المغرب

## عن بعض العراقيين الذين مروا بموسكو..

🖈 أ.د. ضياء نافع

۷۰ عاما على العلاقات العراقية- الروسية



#### حياة شرارة

- ولدت في النجف عام 1935 وتوفيت منتحرة في بغداد عام 1997 ، وهي اول عراقية حصلت على درجة الاستاذية (بروفيسور) في الادب الروسي بجامعة بغداد. التقينا في كلية الاداب بجامعة موسكو في بداية الستينيات من القرن العشرين وعملنا معا في قسم اللغة الروسية بجامعة بغداد منذ بداية السبعينات الى حين رحيلها المفجع ، عندما جاءت ابنتها زينب الى غرفتي في كلية اللغات واخبرتني بالنبأ الرهيب وقالت لي انها غالبا ما كانت تذكرك ولهذا فانها قررت ان تهدى مكتبتها الروسية لى ، فاجبتها عبر دموعى باني اتقبل هذه الهدية واقدمها راسا هدية باسمها الى مكتبة قسم اللغة الروسية ، وهذا ما تحقق فعلا بعد ان القيت نظرة فاحصة على تلك المجموعة الهائلة من الكتب الروسية وكانت في حدود الف كتاب ، ومنها كتب روسية صادرة في الغرب وفي لندن بالذات ،واحتفظت لنفسي بعدة اوراق بخط يدها للذكرى، وكان من بينها رسالة من نزار الملائكة الى حياة تقع في عشر صفحات بعثها من لندن ، وقد اطلعت عليها ووجدتها متلك قيمة ادبية وتاريخية ، اذ يتحدث فيها عن اخته نازك الملائكة و يقلل من شاعريتها ويتناول مساهماته في الشعر ويستشهد ببيت من قصيدته التي اذيعت من البي بي سي في حينها ويتكلم عن اللغات واهميتها ومنها اليونانية والروسية... الخ ، وقررت ان هذه الرسالة - الوثيقة تستحق النشر فعلا ، لأنها لا تتناول الامور الشخصية. لقد احترقت مكتبة قسم اللغة الروسية عام 2003 ضمن ما تم تدميره ونهبه بعد الحرب ، وهكذا احترقت تلك الكتب ايضا، اما الاوراق التي احتفظت بها فقد ضاعت ايضا ضمن ما فقدته فيما بعد. ان حياة شرارة تجسد المرأة العراقية التي تبلورت ونضجت علميا في جامعة موسكو، عندما كانت تدرس فيها حيث انجزت اطروحة الدكتوراه عن تولستوی ، ونشرتها فی بغداد بعنوان - ( تولستوی فنانا )،وهو اول الكتب التي اصدرتها بعد عودتها من موسكو ، ولا زال هذا الكتاب مهما في المكتبة العراقية والعربية عموما ضمن موضوعة الادب الروسي في العراق خصوصا والعالم العربي بشكل عام ، وضمن الدراسات

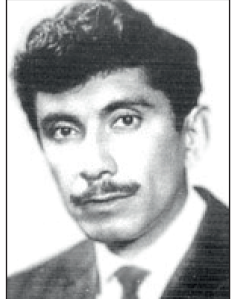
العربية حول تولستوي طبعا، علما ان هذا الكتاب صدر

لحد الان بعدة طبعات.



منذ حوالى العشرين سنة الماضية وانا اتحدث مع الاصدقاء والزملاء عن كتاب عنوانه - (عراقیون فی روسیا وروس فی العراق) ،وهو كتاب أحُلم ان انجزه وانشُره ويتناول شخصيات اعتيادية عراقية وروسية ارتبطت مسيرتهم الحياتية بروسيا والعراق ، اذ انى اؤمن ان التاريخ يصنعه الناس جميعاً ، وتجمعت لدى مواد كثيرة حول ذلك ، ولكن الظروف الشخصية والعامة مع الاسف حالت دون انجاز هذا الكتاب ، الذي اظن انه ضروري ومهم لتدوين العلاقات العراقية - الروسية وتاريخها، واذكر ان صديقى الحبيب المهندس صلاح الماشطة قال لى مرة منفجرا - (متى ستنجز هذا الكتاب الذى تتحدث عنه طوال عشر سنوات ؟؟؟؟؟) ، فُقلت له ضاحكا انى احتاج الى عشر سنوات اخرى . لقد نشرت بعض فصول هذا الكتاب هنا وهناك، وبودى هنا ان اقدم خلاصات مركّزة فيما يَأْتِي لرؤوس نقاط ليس الا حول اشخاص يرتبطون بشكل او بآخر بموسكو (وجميعهم من الراحلين) لمناسبة الذكرى السبعين لاقامة العلاقات العراقية -الروسية في ايلول / سبتمبر من هذا العام والاسماء هنا مرتبة حسب الحروف العربية .





#### عيد الرزاق مسلم

- درس عبد الرزاق مسلم في قسم الدراسات العليا بكلية الفلسفة في جامعة موسكو في بداية ستينيات القرن العشرين ، وكان موضوع اطروحته حول فلسفة ابن خلدون ، والتي انجزها بنجاح. كان شخصا هادئا ومتواضعا ومرحا ويتقن الروسية بشكل جيد جدا وعلاقاته واسعة مع الجميع، ولم نكن - نحن الطلبة العراقيين الاعتياديين آنذاك - نعرف ان هذا الشخص المتواضع والبسيط هو سياسي متميز وكبير في الحركة اليسارية العراقية عموما والحزب الشيوعى العراقي خصوصا ، وعندما عرفنا بذلك ازداد احترامنا له، اذ بدأنا نقارنه ببعض الذين كانوا حوله وهم يتباهون ويتبجحون، وحتى يستغلون هذه المواقع لمصلحتهم الخاصة ومنافعهم الذاتية. لم يحاول عبد الرزاق مسلم البقاء في موسكو بعد انهاء دراسته كما حاول بعض هؤلاء، وترك الاتحاد السوفيتي، وعاد الى العراق وبدأ العمل بعد فترة في جامعة البصرة، و سمعنا انه كان يوما يتمشى في شوارع البصرة مع الشخصية الايرانية الدكتور موسى الموسوي ،وهو معارض ايراني كان استاذا للفلسفة في جامعة بغداد و حتى مرشحا فيما بعد لمنصب رئيس جمهورية ايران ، وتم اطلاق النار عليهما واصابت الاطلاقات عبد الرزاق مسلم واردته قتيلا. من الواضح ان الذي قام بهذه الجرية القذرة يرتبط بجهة سياسية محددة وان هذا الاغتيال جاء لتصفية حسابات سياسية بلا ادنى شك. لقد اصدر الدكتور عبد الرزاق مسلم كتابا مهما جدا في بيروت لا اتذكر عنوانه بالضبط ولكنه يحتوي على مجموعة كبيرة من المصطلحات الفلسفية والسياسية على شكل معجم متوسط الحجم ، وهو من ترجمته واعداده وترتيبه، ويعد هذا الكتاب محاولة علمية رائدة في مجال علم المصطلحات ، وقد اعتمد بالطبع على المصادر الروسية، وقد وجدت هذا الكتاب مرة في احدى مخازن الكتب القديمة في بغداد واقترحت على الجمعية العراقية لخريجي الجامعات الروسية عام 2005 اعادة طبع هذا الكتاب باسم الجمعية لاهميته العلمية اولا، ولانه نتاج احد خريجي الجامعات الروسية ثانيا ، وقد حظي المقترح بتأييد الجمعية ، الا ان الحصول على موافقة ورثته كان عائقا امام تنفيذ ذلك، وهكذا اهمل المقترح ، رغم اني سمعت فيما بعد ان ارملته التي تسكن في احدى الدول الاوربية قد وافقت على ذلك، وكم اممنى ان تتابع الجمعية بقيادتها الشابة الجديدة هذا الموضوع الحيوى الجميل وفاء لذكرى واحد من ابناء عراقنا المثقفين الكبار، وستكون هذه خطوة لنشر كتب اخرى لاعضاء هذه الجمعية العلمية.



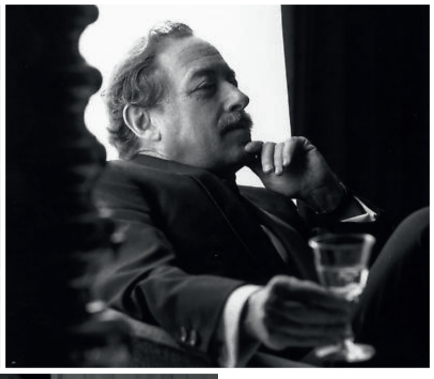
- ولد في اربيل عام 1930 وتوفي هناك ايضا عام

#### معروف خزندار

2010، ودرس في لينينغراد ( بطرسبورغ حاليا ) منذ عام 1960 الى 1968 وحصل على شهادة الدكتوراه من معهد الاستشراق التابع لاكادمية العلوم السوفيتية، وكان موضوع اطروحته - ( تاريخ الادب الكردي الحديث )، وقد ارتبط هذا الموضوع بحياته العلمية طوال مسيرته الاكادمية ، اذ استمر متابعته والعمل الدؤوب لانجازه، وهكذا اصدر سبعة اجزاء منه طوال حياته ، وهو بذلك قد حقق فتحا كبيرا في الادب الكردي الحديث ،وخطوة علمية لم يسبق لاحد ان قام بها قبله، ولا اعرف مثلا تكرر بهذا الشكل في التطبيق العملى للبحث العلمي ابدا ، اذ ان الباحث عادة يبقى في اطار تخصصه العام والواسع او يركز نشاطه في اطار اختصاصه الدقيق، اما معروف خزندار فقد استمر في طريق البحث العلمي مطورا وموسعا ومتعمقا في موضوع اطروحته بالذات ، وهو تاريخ الادب الكردي الحديث ، دون ان يهمل النشاط العلمي والبحثي في مجالات الاختصاص العام الاخرى، وقد قدم للمكتبة العربية ترجمات رائعة عن اللغة الروسية ، و التي اصبحت مصادر مهمة وهي - ( الاكراد ) تأليف مينورسكي والذي صدر في بغداد عام 1968 ، و ( الرحالة الروس في الشرق الاوسط ) تأليف دانتسينغ والذي صدر في بغداد و بيروت عام 1981، و ( تاريخ الاستشراق و الدراسات العربية والكردية في المتحف الاسيوى ومعهد الدراسات الشرقية في لينينغراد) والذي صدر في بغداد عام 1980 ، هذا وقد اصدر ايضا كتابين باللغة الروسية ، الاول - اطروحته نفسها ( تاريخ الادب الكردى الحديث ) والذى اصدرته دار نشر اكاديمية العلوم السوفيتية عام 1967 ، والثاني -مجموعة قصص كردية قصيرة تضم ست عشرة قصة والتي صدرت في موسكو عام 1968 ، اضافة الى العديد من الكتب باللغة الكردية والتي تشير بعض المصادر الى انها قد تجاوزت الستين كتابا ، منها مذكراته في خمسة أجزاء بعنوان - ( أيامي ).









# لماذا يسكر

## 🖠 ترجمة : تاتو

يأخذ كتاب أوليفيا لَينغ الثاني ( الرحلة إلى إيكو سبرنغ THE TRIP TO ECHO SPRING! عنوانه َ هـذا مـن سـطر في مسرحيـة لتينيـسي وليامز (قطة على سقف صفيح ساخن). وهي عبارة ملائمة لكتاب حول الكتّاب و الإدمان على الكحول، تشير إلى ماركة من ماركات الويسكي. و للكتاب عنوان فرعى هو: لماذا يسكر الكتّاب، مكننا القول إنه يقلُّل من قيمة إنجازها هذا. غير أنها لم تقدم جوابا طبيعيا عليه بكتابها هـذا، و إنها صـورة دقيقـة ــ عـن طريـق سـيرة الحياة، و المذكرات، و التحليل ــ لدافع الناس الواضحين لأن يكونوا سكارى لحد الهذيان.

و تركيـز سـيرة الحيـاة هنـا هـو عـلى حيـوات ســتة كتّــاب معروفــين ـــ وليامــز مــن بينهــم ـــ حيث تزور المؤلفة الأماكن في أميركا التي عاشوا فيها بشكلٍ متنوع، و سكروا، و انتهوا. و تفرض الرحلة سردا مسرحيا STAGEY استطاع الكتاب أن يؤديه خارجياً، لكن خبرات لينغ توفر المتعة

المتصلة و توضح التباينات الساطعة مع الماضي. فهی تسیر، مثلا، و بیدها ساندویج باسطرمة كاتــز في نيويــورك، إلى جــسر كوينزبــورو و تتذكــر أن هـذا هـو المـكان الـذي " رأى فيـه جـون تشـيفُر CHAVEER ذات يـوم اثنتين مـن البغايـا تلعبـان الحجلة مفتاح غرفة فندق. "

و حين تتراجع أداة السرد، تكون لينغ حرة في استخدام الاقتباس و التحليل. و إحساس الكاتب السكير بالفناء هـو المفتاح هنا. فقد كانت لدى ف. سكوت فتزجيرالد، المصاب بالأرق، رؤية ماحقة قبل أن ينام؛ فكان يتخيل أنه " ليس إلا واحداً من ملاين الناس الغامضين عضون قدُماً في حافلات سود نحو المجهول. " و في سيرته الذاتية، يـروي تينيِـسي وليامـز إدراكاً مراهقـاً لـه بأنه كان " عَضُواً في بشرية متعددة ... ليس مخلوقاً فريداً و إنها فقط واحد بين حشد من أتباعها. " مع هذا من العسير تجسيد ذلك. ففي ذروة شربه، تبين يوميات وليامز أنه من النمط المعاكسٍ، حيثٍ يقول: " أنا ME \_\_ ستكون مدخلاً مناسباً من كلمة واحدة بحرفين إلى الحياة اليومية. "

تنحدر لينغ من أسرة مصابة بالإدمان على الكحول، و انتباهها المفرط لعدم التماسك أو الثبات يجعلها نظيرة جيدة لمواضيعها (أشخاصها ) الملخبَطين. و كما تقول، فإن الكتابة عن الكتّاب يطرح تحديات متنوعة \_ فهم يستخدمون مادة

السيرة الذاتية بطرق لا يمكن التنبؤ بها. لكن " حين يكون الكاتب كحولياً أيضاً ... فإن هجرة التجربة المعاشة هذه تصبح متشابكة مع عملية أخرى: عادة الإنكار ". فعندما يشير أيرنستِ همنغوي إلى أرقه في رسالة إلى فتزجيرالد، مشلاً، فإنه يصنع هذا الإدعاء المهيب المتمثل في قوله : " منذ أن توقفتُ عن إعطاءِ اللعنة لأي شيء في الماضي، فإنه لا يزعجني كثيراً ". لكن خلال فترة شرب معتدل، فإن ضِبط النفس هذا نفسه جاء بنغمَّة مختلفة تاما \_ حقيرة، مذلة للذات \_ في قوله لصديق آخر، " في عشر ساعات تقريباً من الآن سأتناول كأساً طيباً لذيذاً لطيفاً من شراب ماركيـز دي ريسـكال مـع العشـاء. "

إن السخرية من النفس عادة ملخبطة أخرى. و مكن أن يكون فتزجيرالد الثمل، بتعبير صديقه هـ ل. مينكين، قد صدم الحاضرين في حفل عشاء في بالتيمــور " بإعتلائــه مائــدة العشــاء و إنزاله بنطلونه، عارضا مزماره الإنجيلي "!

و يحقق الكتاب قوته العظمى من خلال مزج لينغ الفكر بالحدس، الذي غالباً ما يستعيد ذكرى الكاتبة النيويوركية جانيت مالكولم. و تقول لينغ هنا عن مشهد في الطفولة يتضمن صديقة أمها المدمنة على الكحول و الشرطة، إن التذكر الأقوى لديها هو " اقتناعي بأنه لو سُمح لي فقط بأن أتكلم معها لاستطعتُ أن أهدّئها \_ شيء من اتكالية متبادلة -CO- DE

PENDANCE غير واقعية على نحو سخيف كانت له نتائج طويلة المدى في علاقاًت حياتي الااشدة ".

و تؤكد لينغ، بالفصول الأخيرة من كتابها هذا، على هذا الأسلوب التحليلي النفسي. فتذكر أن الانغمار في الماء صورة شائعة في نتاج الكتّاب الكحوليين. فهو في قصة فتزجيِّرالله " السباحون SWIMMERS" يعني ضمناً العلاج الشافي للزواج غير السعيد للبطل؛ و تصفه قصة شيفر " السببّاح " بأنه " عودة الظرف الطبيعي ". فهناك، كما تكتب لينغ، " تلميح ما إلى نكوص أو ارتداد " في هذا كله.

و هناك كذلك تعبير عن التشوق. و كما يصوغه جون بيرمان في قصيدة سيرة ذاتية: " كان الجـوع لديـه ترويحيـاً، الخمـر، السـجائر، الكحول و الحاجة الحاجة الحاجة ". و في رسالة كتبت في عام 1962 إلى بيل ولسون، الذي أسـس ( مجاهيـل الكحوليـات ALCOHOLICS ANONYMOUS ) وصف كارل يونغ " حاجـة " الكحولي بأنها " المرادف ... للتعطش الروحي لكينونتنا إلى الكلية WHOLENESS ... فالكحول تعني في اللاتينية الأرواح SPIRITUS ... و بالتالي فإن الصيغة المفيدة هنا: الأرواح مقابل الروح ." SPIRITUS CONTRA SPIRITUM

عن / NEWSTATESMAN

## توم هولاند :

## التاريخ عبارة عن قصة كلب أشعث

### 👤 عبدالخالق علي

الفارسية" عن الحرب بين الأغريق و خصومهم الفرس في الشرق، الفائزة باحدى الجوائز. اليوم يقدم ترجمة جديدة مثيرة لكتاب: "التاريخ " لمؤلفه هيرودوتس. من بين التماثيل الفارسية، هناك تمثال لرجل ملتح يبدو شرسا و صلبا، ذي هيبة ملكية راسخة . انه شيرشوس - ملك الملوك الذي كان يوما ما حاكما مطلقاً لأعظم امبراطورية على وجه الأرض. لازالت صورته تثير الرهبة حتى بعد مرور 2500 عام. . يقول هولاند " لا نستطيع ان نؤكد ان التمثال لشيرشوس، فالفرس كانوا علون الى تجسيد صور ملوكهم، و قد يكون هذا اباه ، داريوس ". عا ان الفرس لم يتركوا تاريخا خاصا بهم لنعرف المزيد عن ملكهم ، فعلينا اللجوء الى المؤرخ الأغريقي هيرودوتس حكايتــه عــن معركــة ثيرموبيــلاي - ســيئة الســمعة في فيلم 300 - غالبا ما تعتبر دفاعا مجيدا عن حرية الغرب ضد طغيان الشرق. مع هذا فقد قدّم وصفا دقيقا للأعمال التي كانت تجري داخل امبراطورية العدو مستعينا بالجواسيس. في المجلس الحربي، يدرس

نحن الآن في المتحف البريطاني مع المؤرخ توم هولاند الذي نشر قبل ثماني سنوات رواية "النار

ينقلنا هولاند بعيدا، من المنحوتات الفارسية الى المومياء المصرية ، و يخبرنا بانه يقرأ لهيرودوتس منذ كان تلميـذا في المدرسـة، أمـلاً في العثـور عـلى حكايـات مثيرة عن معارك ضارية . كان هناك الكثير منها في آخر ثلاث كتب عن " سيد الخواتم "، لكن قبل ذلك لدينا ما يقارب 400 صفحة عن خلفية الأغريق ، و الأمبراطورية الفارسية و مقاطعاتها بما فيها كتاب كامل عن " أعاجيب و عادات " مصر المحتلة .

شيرشوش احتمال الغزو. يكتب هيرودوتس في ترجمة

هولاند قائلا " لم يكن شيرشوس متحمسا جدا للقيام بحملة ضد الأغريق" ما يجعله غير مؤجج للحرب

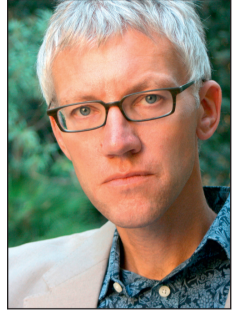
مثل باراك اوباما. يقول هولاند " حاول هيرودوتس

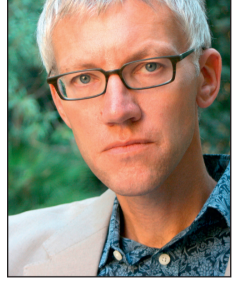
ان يضع نفسه في موقف الفرس. رجال لم ينجح ، لكن

محاولته كانت رائعة ".

عتلك هيرودوتس خبرة يحرص على تأكيدها، انه يخبرنا كيف ان المصريين طوروا ممارسة الجنس في المعبد، و لماذا كانوا يحلقون شعر الحاجب عند موت القطط. اثناء تفحصنا للجثث المحنطة، يذكرنا هولاند بان هيرودوتس هو افضل مصدر عن عملية الدفن التي تتم خلالها ازالة الدماغ من خلال فتحات الأنف باستخدام كلابات حديدية . يقول هولاند " وصف للأماكن في مصر دقيق جدا لدرجة ان علماء الآثار استخدموه دليلا لهم". مؤخرا تم اكتشاف متاهـة مـن 3000 غرفـة سـبق ان وصفهـا هيرودوتس، رغم انها أصغر مها أدعى الكهنة المصريون. لم يصف هولاند التاريخ بانه قصة كلب أشعث كبيرة من لا شيء.

يتنقل هولاند في قاعات الأغريق بالمتحف البريطاني وهو مليء بالحماس. عمل هولاند لثلاث سنوات - من خلال التدريب و ليس الدراسة الأكاديمية (له ايضا سلسلة من روايات مصاصى الدماء ) - على تحسين لغته اليونانيـة قبـل الـشروع بمهمـة الترجمـة الضخمـة .





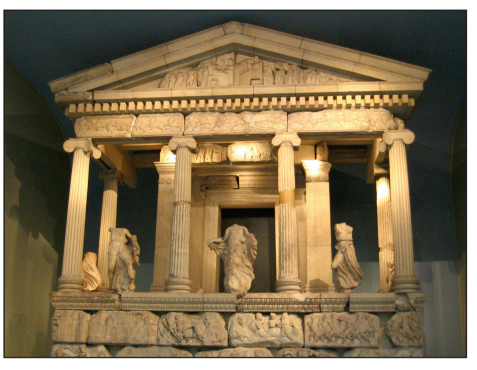
أرانا رؤوس سهام وجدت في ساحة معركة (ماراثون) و مزهرية اغريقية نحتت عليها صورة جندي فارسي و هـ و يتطى حـ مارا بالمقلوب.

يقول هولاند " كان هيرودوتس رجلا متدينا يؤمن بفكرة الغطرسـة و الأنتقـام، و كان الفـرس يبالغـون بأنفسهم الا ان الآلهة قضت عليهم ". لكن تلك الفكرة مكن ايضا ترجمتها الى نصوص انسانية: فكرة ان الأمبراطوريات المغرورة تنال قصاصها العادل في نهاية المطاف، هي فكرة ليست غريبة علينا. يقول هولاند عن رتابة عمله "عاهدت نفسى ان اترجم مقطعا واحدا في كل يوم. سبعة أيام في الأسبوع بدون انقطاع ، لكن اذا انقطعت يوما فعلى تعويضه". هتد المقطع من اسطر قليلة الى خمس صفحات ، " الأمر يشبه وضع يدك في علبة مليئة بالشوكولاته و لا تدري على ماذا ستحصل ".

العمل على هيرودوتس أوقع هولاند في محنة عصيبة العام الماضي . كتابه السابق - في ظل السيف - تاه في مجال خطير عندما راح يشكك بالقصة التقليدية عن أصول الأسلام . حيث انه ، اعتمادا على الخلافات الأكاديمية الحالية ، شكك بالمصادر الأسلامية عن حياة النبي محمد، و وصل به الأمر الى الزعم بأن مكة ليست في المكان الذي نعتقده اليوم . واجه فيلم وثائقى يستند على كتابه، بثته القناة 4 الخريف الماضي ، 1200 شكوى ، كما انه تلقى تهديدا بالقتل على تويتر. يعترف قائلا " انه وقت عصيب ، لكن قراءة هيرودوتس ساعدتني، فأنه قد يكون دقيقا بشأن الأحداث الواقعة داخل الذاكرة الحية، لكنه عندما يرجع الى مئة سنة اخرى يصبح مشوشا ". المصادر الأسلامية كانت شفوية و مبنية على اول 120 سنة لـذا - و حسب هولانـد - فانها معرضة للتشويش ايضا.

التاريخ القديم هو مثابة تجميع قطع مشتة. في كل كتبه، يقوم هولاند بعمل جيد في رواية القصص الممتعة . اذن لماذا، عندما يتعلق الأمر بالأسلام، يضع شكوكه في الصدارة و يتجنب السرد ؟ يقول " ان قصة محمد معروفة اكثر من الحروب الفارسية". نتساءل





ما اذا كانت اطروحته البديلة عن مكة ستصمد امام نفس التمحيص الذي طبّقه على المصادر الأسلامية . يقول " نحن نتعامل مع احتمالات . كل نسخة عن ظهور الأسلام - عا فيها القصص التي يرويها المسلمون - هي مثابة تكهنات".

خلاف لبعض المعلقين، فانه لا يريد النيل من الأسلام، و اضا يريد للدين الأسلامي ان يحظى بنفس الأهتهام التاريخي الذي حظيت به المسيحية و اليهودية من الكافايين في اللهودية من الكافايين في الثقافة البريطانية، تضيف بعدا جديدا للعالم، تثري تنوع و نطاق حياتنا الفكرية ".

يبدو ان هولاند يتحدى بطله هيرودوتس . ان فضول المؤرخ القديم الذي لا يمكن إشباعه، قاده

الى دراسة عادات الأمم المختلفة بعين المقارنة. انه يروي بأن داريوس دعا في أحد الأيام بعض الهنود و الأغريـق ليوضحـوا مراسيم الدفـن الخاصـة بـكل منهما . يسأل الأغريق ما اذا كانوا يلتهمون موتاهم كـما يفعــل الهنــود ، ثــم يســأل الهنــود مــا اذا كانــوا يحرقون موتاهم كما يفعل الأغريق. الأثنان يرفضان باشمئزاز. يستنتج هولاند " ان الأعراف هي السائدة فــوق كل شيء ".

يروي أبو التاريخ بعض القصص الخيالية، لكنه ايضا يعلَّمنا باننا جميعا ننظر الى الماضي من منظور خاص - و أن بأمكاننا ان نخطو خارج التراث الحضاري لنرى العالم بعيون الغرباء.



## خمسة من عباقرة الأدب العالمي

## كلمات قبل الرحيل..

تشينوا أتشيبي ، إيان بانكس ، شيموس هيني ، إلمور ليونارد ، دوريس ليسينغ



info@tattoopaper.com

- أدب الخيال قد يظنه البعض من القراء أنه استعباد 🛊 أحمد فاضل للعقل، بل هو في حقيقته تحرير لعقل الإنسان مها علق به من عقيدة خاطئة وخرافات لاعقلانية حيث يبدأ في

- كنت أعرف أننى أحب القصص، نشأت بذلك على قصص والدتي ثم أختى الكبرى، نتحلق حولهما حتى مع من يزورنا من أقراني وأخوق، ثم كبرت وبدأت أقرأ عن مغامرات قلما كانت تتحدث عن أمجاد بلادي لأن الرجل الأبيض حاول طمسها حينها كان يستعبدنا لأننا متوحشون كما كان يصورنا، حينها عرفت من هو

اكتشاف الذات لينتهى إلى حكمة إنسانية عظيمة.

تشينوا أتشيبي روائي نيجيري من قومية الإغبو، وهو أول روائي بارز من القارة السوداء كتب بالإنكليزية متناولا المخلفات المأساوية للإستعمار البريطاني على المجتمعات الأفريقية ويلاحظ أنه كان بارعا في تحليل العلاقة بين الأسلوب الأدبي الأفريقي والإنكليزي حيث وضع أغلب كتاباته في شرحها وتسهيل مهمة من يريد التعرف على هذين الأدبين.

ولد في 16 نوفمبر/ تشرين الثاني 1930 في نيجيريا وتوفي في 21 مارس / أذار 2013 مدينة بوسطن، ماساتشوستس بالولايات المتحدة الأمريكية، من أشهر مؤلفاته " الأشياء تتداعى " وهي رواية باللغة الإنكليزية صدرت عام 1958 عن دار وليام هاينهان في المملكة المتحدة، ترشح لجائزة مان بوكر الأدبية المعروفة وجائزة نيوستاد الدولية للأدب.

عملاق آخر تناولت كلماته ساتكليف هو إيان بانكـس 59 عامـا كاتـب وروائي أسـكتلندي شـهير تميـز بقدرته على الجمع بين الخيال الخصب والفكاهة الفظة، عاني كثيرا من سرطان المرارة حتى وفاته، من درره الخالدة استقت كاتبة المقال بعضا منها:

- أنا لست مؤمنا كبيرا بالجوائز، ومع أني لم أفز بها، لكن على المرء أن يتشبث بجائزة أكبر منها هي محبة

- لم يكن يميز تاتشر اي شيئ حتى وفاتها، ذلك أنها كانت ذا تأثير سلبي على السياسة البريطانية.

- نعم، أشعر أنّ أيامي باتت قليلة في الحياة والذي يزعجني أكثر أنني لن أستطيع ركوب الترام في أدنبرة

حياتي كانت رائعة، وأعتقد أنني كنت محظوظا حتى وأنا أعيش لحظات المرض والألم، فقد اشعرني الأحبة أن أخبار مرضي لا يحكن لها قهر ذلك الحب بيننا. - لقد آن الوقت كي نخمد الإختلافات فيما بين الاسكتلندي والبريطاني، قُقد مر وقت طويل وما فيه الكفايـة لأن يتـم الطـلاق المنطقـي لـكلا الطرفـين.

- لقد سألت صديقتي أديل: يا حبذا لو تشرفيني وتصبحين أرملتي.

ولد إيان بانكس في 16 فبراير / شباط 1954 في

الجامعية أنجز مجاميعه القصصية القصيرة لينتقل بعدها إلى كتابة الرواية حيث نشر " مصنع الدبابير " عام 1984 التي كرست إسمه كروائي ناجح ليس في بريطانيا وحدها بل تعدت شهرته لتصل إلى أمريكا وأوربا ما جعل دور النشر الغربية تتسابق لنشر أعماله الروائية التي بلغت 26 رواية، أما روايته الأخيرة السابعة والعشرين المحاجر " فهى تتغلغل إلى داخل نفوس الشباب المصابين بالتوحد، الرواية وكعادة أعماله السابقة حازت على شهرة واسعة وقد اعترها النقاد من الأعمال الكسرة

مدينة دنفر ملاين باسكتلندا وهو على مقاعد الدراسة

الحياة في 9 يونيو / حزيران 2013 . الشاعر الأيرلنـدي شـيموس هينـي 74 عامـا الثالـث في قائهة الناقدة ساتكليف حيث نقلت أحد أقواله عن الكتابة وكيف بنى رأيه حولها قائلا:

التى صدرت في ذلك العام والمحزن حقا أنه لم ينتظر

ليراها وقد حازت على كل ذلك النجاح، غادر بانكس

- الكتابة هدية إلى النفس البشرية القابلة للنسيان، غايتها الحصول على موجة من الحياة الداخلية أو توريد الشعور الداخلي غير المتوقع منها لتكون خارج تلك

أما الشعر فله رأى آخر فيه:

- لقد آمنت دامًا أن القصائد في حد ذاتها تعتبرمرتكزا أساسيا للمعنى الذي تهدف إليه نفس الشاعر الذي يكتبها مرة بعد مرة فتمنح ذاته احتراما يثبت من خلالها ليترسخ أكثر في النفس مع مرور الوقت، فالشعر استحضار وانطلاق ودفق، قارئ الشعر يتأمل هـذا الدفق من هنا يبدأ التحدي بين المتامل والشاعرالذي دامًا ما يختار نقطة الانطلاق التي تضعه في الأمام.

ولد شيموس هيني في 13 أبريل / نيسان 1939 في منطقة ريفية في موسبون بمقاطعة لندن ديري في أيرلندا الشمالية، يعتبره الكثير من النقاد عملة نادرة بين الشعراء الغربيين حيث أشادوا به وبشكل مستمر، وتستدعي قصائده مشاهد وعبقا من طفولة ريفية، حاز على جائزة نوبل للأدب عام 1995، توفي بعد حياة حافلة بالتميز في مجال الشعر عام 2013 في دبلن بجمهورية أيرلندا.

أما إلمور ليونارد 87 عاما فهو الروائي الأمريكي الأكثر شهرة والذي عرف بكتابته لأكثر من 40 رواية تخصصت جميعها بالجرية حتى لقب بالكاتب الأسطوري حيث تحول معظمها إلى أفلام، تناولت ساتكليف بعضا من أقواله وكلماته التي ستبقى شاهدة على عبقريته وتألقه

- عندما بدأت الكتابة كنت أرغب في كسب المال وقد اخترت موضوعة الغرب كسوق رائجة لها، وعندما بدأ هـذا السـوق يفقـد بريقـه ويختفـي تدريجيـا بسـبب انتشار التلفزيون تحولت إلى كتابة الجرهة التي فكرت أنها قد تكون افضل تجاريا من سابقتها، واصلت الكتابة

فيها محاولا الخروج من أسلوبها القديم والذي اعتمد على الخيال أكثر من الواقع بكثير، فحاولت التركيز على الشخصيات أكثر من باقي تفاصيلها.

- تأثرت بداية بهمنغواي، لكتى أدركت بعد فترة من مزاولتي الكتابة أنه لاملك روح الدعابة ولا شيئ مضحك

- سالني أحد الصحفيين مرة: " هل السيناريو كتابة أدبية ؟ قلت : " كلا، لكنه جزء خاص من تفصيل العمل يدخل مع الصورة ليعطي فهما خاصا لايمكن اعتباره كتابة أدبية بأي حال من الأحوال.

إلمور ليونارد ولـد في مدينـة نيـو أورليانـز في 11 أكتوبـر / تشريـن الأول 1925 وتـوفي في 20 أوغسـطس / آب 2013، رواياته اشتهرت بالأماكن المعبرة التي تدور بها المشاهد والحوارات أكثر من الجرائم نفسها أو البحث عن المجرم واستكشفت كذلك مرارا ثقافة الأقلية بين الجنود والمجرمين وسماسرة الأسهم وعمال المصانع.

كانت الروائية البريطانية دوريس ليسينغ 94 عاما آخـر الراحلـين قبـل أن يطـوي عـام 2013 أشـهره الأخـيرة ما جعل من ساتكليف أن تتناول أقوالها في آخر قائمتها والتى ابتدأتها بعلاقتها مع والدتها حيث قالت:

- كانت العلاقة بيننا سيئة جدا والشجار دائم وكانت متلك بصورة لاتصدق من الخداع ما مكن أن تقنع به القريب والبعيد كم هي مظلومة بيننا حتى وفاتها بالسكتة الدماغية التى داهمتها وهى تعيش سنواتها

- لست من الذين يمتلكون موهبة الزواج ولذلك لم يعمر معي طويلا، فقد تركت طفايّ عندماً عدت إلىٰ لندن عام 1949 على الرغم من أنه كان شيئ فظيع أن

- لا أدري كيـف سـمح المجتمـع الـدولى أن تكـون حـرب العراق بكل هذه الوحشية، لماذا نسمح لأبنائنا الوقوع في هـذا المستنقع وسوف يكون من دواعي سروري أن أموت لأشاهد الإرادة الدولية تزيح كل ذلك القلق الذي تركته هذه الحرب على نفوسنا.

- أشعر أننى عشت طويلا وهذا يكفى، وعندما أنظر إلى كل هذه السنوات التي مرت من حياتي أشعر أننى قد عشتها حقا.

دوريس ليسينغ روائية بريطانية شهيرة ولـدت في 22 أكتوبـر / تشريـن الأول 1919 في كرمنشـاه الإيرانيـة وحـين منحت لها جائزة نوبل للآداب عام 2007 قالت اللجنة الملكية السويدية في بيانها: "أنها تكافئ حكواتية ملحمية عـن التجربـة النسـائية التـي وبارتيـاب واحتـدام وقـوة استطاعت تفحـص حضارة منقسـمة "، هـذا التوصيـف وإن كان صغيرا، لكنه يحمل في طياته الكثير من عوالم هذه الكاتبة التي عرفت حضورا كبيرا في المشهد الأدبي العالمي حتى قبل نيلها نوبل بسنين عديدة، ليسينغ رحلت عن الدنيا في 17 نوفمبر / تشريان الثاني 2013.

قبيل انقضاء العام ٢٠١٣ بثلاثة أيام تناولت الناقدة الإنكليزية جيس ساتكليف عبر مقالها من على صحيفة الغارديان اللندنية خمسة من عمالقة الأدب العالمي رحلوا عنا في فترات قريبة منه وكأنهم تواعدوا على ذلك الرحيل وقد تركوا لنا جليل أعمالهم في القصة والرواية والشعر ، ساتكليف بدت مبهورة وهي تتناول ما قالوه من كلمات خلال حياتهم الحافلة بالإبداع، بدأتها بالكاتب الأفريقي النيجيرى تشينوا أتشيبى ٨٢ عاما والتى اقتطفت قبضة من حكمه البالغة والمؤثرة حيث قال : هناك مثل يتداوله الأفارقة يقول : "حتى الأسود لديها من يؤرخ أفعالها ، لكن التاريخ لايغفل أن

يمجد صياده ايضا ".

## **سیدتي:** لاتتزوجي من شاعر ابدا

### 🖈 ترجمة:عماركاظم محمد



ما الذي يمكن ان يكون عليه
الشعراء الذكور ومشاعرهم
الكبيرة؟ المؤرخون الادبيون
جميعهم جاملوا ونافقوا
حينما اكتشفوا بعضا من رسائل
الشاعر الراحل ديلان توماس
غرامية له مع صحفية امريكية
غرامية له مع صحفية امريكية
في نيويورك قبل ١٠ عاما حينما
كتب لها "اتمنى ان يكون رأسك
بين ذراعي وانا اجلس عاريا هنا
لو أن جسدك الذي اعشقه قد
انضم اليه". هذه القضية كلها

زواجه. الغريب هو الدهشة التي

جعلته يبدو وكأنه مختل عقليا

بهوسه باجزاء الجسد.

مالذي يبدو عليه الشعراء البريطانيون الذكور؟ يظهر ان البعض منهم كان رومانسيا بينما البعض الآخر بدأ عاديا او غريبا. الحقيقة ان الشعر يجلب الفتيات الى الشعراء ولو نظرنا الى فيليب لاركن وهو واحد من اعظم شعراء بريطانيا في القرن العشرين لوجدنا انه وفي واحدة من قصائده الشهيرة تبدأ بالابيات التالية ..

لقد بدأ الجماع ..

في عام 1963 الذي كان يبدو نوعا ما متأخرا بالنسبة لي

بين نهاية حظر الليدي تشاترلي وبداية اول البوم للبيتلز ....

مع ذلك لم يظل لاركن امين المكتبة المحترف يعاني من نقص النساء او الجنس حتى بعد أن غدا "حمارا" طاعنا في السن ولم يقلع عن ذلك. لقد كان لاركن يلقي بظلالا غريبة على الجنس الآخر وهو يحتفظ بعلاقة مع ثلاث نساء في آن واحد مستمرات في جزء كبير من حياته على الرغم من عدم نيته الزواج من اي منهن.

وكانت مجموعته الشعرية العظيمة "النوافذ العالية " لاتشير الى الروح الداخلية للكنيسة كما افترض الجمهور حينما خرجت للنور ، بل كانت تلميحا مشفرا لشقته في الطابق العلوي والتي كان يستخدمها للتجسس على الطالبات باستخدام المنظار.

في الشعر الانكليزي القديم كانت هناك سلالة من الشعراء الذين كانوا يتبعون سلوكا قاسيا تجاه المرأة يضيع في وسط حنان الاشعار الرومانتيكية. فعلى سبيل المثال كان بيرسي بيش شللي اشهر شعراء الرومانتيكية الانكليزية

فيها فنانا كبيرا حقا لكن مع ذلك كانت تلك فيها فنانا كبيرا حقا لكن مع ذلك كانت تلك القصيدة كابوسا حينما علم بامرها وطرد من مدينة لايتون لأنه كان يقيم علاقة عاطفية مع فتاة بعمر 16 عاما تزوج منها وانجب عدة اطفال. ومع شعوره بالملل منها هرب مع فتاة أخرى اصغر منها سنا هي ماري شللي " التي ستكون فيما بعد مستقبل رواية فرانكشتاين " وكان شللي يارس الحب معها بالقرب من قبر والدتها. شعراء الرومانتيكية كانوا يبدون ذا طبع غريب حيث يمكن ان تحصل معهم هذه الاشياء الغير متوقعة.

كان شللي مؤمنا عظيها بالحب الحر ( كل شيء فيه مجاني في الحقيقة لأنه كان كثير التهرب من الدائنين). وبعد انتحرت زوجته الاولى بالقفز في النهر واغراق نفسها غدا شللي غير سوي بعد ان جمع اطفالها مع اطفال ماري شللي التي عانت من فقدان طفلين بسببه واصيبت بانهيار.

خرج شللي من هذا العالم بعد 30 عاما فقط حينها ذهب للإبحار او رجا الانتحار فقد كانت شعره مليء بصور الغرق ، حيث انقلبت السفينة التي كان يستقلها مع ماري شللي واللورد بايرون قرب السواحل الايطالية ، وقد اطلق اللورد بايرون عليها اسم سفينة دون جوان في قصيدته الشهيرة. ووقف كلا من بايرون وماري شللي وأضرما النار في جسد شللي على الساحل .

لقد كان الثمن وراء الحركة الرومانتيكية في الشعر الانكليزي باهظا من الناحية الانسانية الأطفال المتخلى عنهم والنساء التعيسات

والانتحار والفقر، لكن صمؤيل تايلور كولردج رجا كان الوحيد الذي حافظ على يديه لنفسه فقد تزوج بشكل سيء وكان يعشق دائما امرأة يعسرف انه لم يحكن بإمكانه الحصول عليها. لقد دعا احد النقاد حبه الذي كان بلا مقابل للأسف بأنه " اعظم حجة للزنا في تاريخ الادب الانكليزي " في ذات الوقت الذي كان ينتج فيه قصيدته الرائعة " نشيد الكآبة".

الشعراء والفضيحة كانا دامًا يسيران معا ومازالا يفعلان ذلك، فحينها التقى الشاعرة سلفيا الشاب آنذاك تيد هيوز زميلته الشاعرة سلفيا بلاث لطمت وجهه وأجرت منه الدم بغيرتها الشديدة ومنذ ذلك الحين ذهبت العلاقة بينهما نحو الاسوأ، فسلفيا بلاث التي لم تكن مستقرة نفسيا قتلت نفسها عام 1963 بوضع رأسها في فرن الغاز نتيجة لتفكك زواجها باكتشاف علاقة زوجها بامرأة اخرى هي آسيا ووفل التي كانت حاملا منه لكنها ايضا انتحرت مع ولدها بالغاز بعد ست سنوات على هذه العلاقة.

كان تيد هيوز شاعرا كتب عن الغربان وأبناء عرس والثعالب لكن وراء ذلك كله كان حس انساني جدا ومتشابك بشكل معقد للغاية مع حب الحياة الذي كان مدمرا بقدر ما كان مأساويا بالنسبة له.

من ذلك كله يتبين لنا ان الرسالة التي يقدمها التاريخ الادبي عبر حياة اولئك الشعراء وغيرهم هي كم اننا محظوظون لأننا لم نصاب بلعنة العبقرية الشعرية .

عن صحيفة : ديلي اكسبريس البريطانية

## شعوب تكرّم طغاتها .. و شعوب تبدع!

🖈 عادل صادق

خطير لي سوال، و أنا أنظر في صورة بإحدى الصحف مؤخراً إلى عهال مقدونيين ينصبون تمثالاً للقائد الإغريقي الاسكندر المقدوني في مدينة سكوبي مقدونيا : تُرى ميا الذي فعله الاسكندر للبشرية من إنجازات نافعة كي يستحق أن يقام هذا التمثال لتكريه، في زمن حقوق الإنسان، و جائزة نوبل للسلام، و التحرر من الاستعمار، و تجريم العدوان على الشعوب و الإبادة الجماعية؟ ما الذي فعله الاسكندر المقدوني غير هذا، الـذى تدينـه اليـوم منظمـة الأمـم المتحـدة، و منظـمات حقوق الإنسان، و الحكومات، و منها حكومة مقدونيا

يقول التاريخ، وفقاً للمصادر الموثقة، و منها الموسوعة الحرة إن الاسكندر بدأ عهده، و هدو في سن العشرين، بإبادة خصومه المقدونيين، رجالاً و نستّاءً، من أسِرته و أعمامه، و من قادة عسكريين لم يكن مطمئناً إليهم أو محباً لهم، ثم انطلق غازياً البلدان الأخرى بدءاً بالجـوار اليونـاني، و بعدهـا هاجـم الامبراطوريـة الفارسـية و احتل أجزاء واسعة منها، و اكتسح المدن الفينيقية، و مصر، و الهند، و قبلها بلاد آشور و بابل، حيث اغتيل سموما من قبل بعض أصحابه كما يقال، سنة 323 قبل الميلاد. و كان طوال تلك الهجمة العالمية المسعورة يخرّب البلدان، و يبيد سكان المدن المقاومة لعدوانه أو المنتفضة عليه، و يستبيح الحرمات، و ينتهك حقوق الإنسان، و غير ذلك من الأفعال التي تعد اليوم إرهابـاً، و إبـادةً جماعيـة، و جرائـم ضـد الإنسـانية، تعاقـــ عليها المحكمة الدولية و قوانين الدول، مثل مقدونيا ذاتها! و مع هذا، يكرم المقدونيون إليوم ذلك الطاغية الغازي الدموي، باعتباره بطلا قوميا يبعث على الفخر! و يُشبه هـذا مـا فعلـه المنغوليـون في السـنوات الماضيـة،

و ما زالوا، حين أقاموا التماثيل و مظاهر التكريم الأخرى لأسوأ الحكام و القادة المغوليين الغزاة الذين أصبحوا مثلًا في الإرهاب الدموي، و الإبادة الجماعية، و العنف الرهيب، على الصعيد العالمي، مثل هولاكو، و جنكيـز خان، و تيمورلنـك.

و هـذا مـا فعلنـاه، و نفعلـه، نحـن العـرب، حـين عِجّـد بعضنا قادةً لم تنجُ من بطشهم و تخريبهم حتى أكثر

فيها سلف من الدهر! و يبدو أن الأمم أو الشعوب التي ليست لها القدرة على أن تنفع البشرية مأثرة حضارية ملموسة، تجدها تبحــث نفسـيا عـن تعويـض لهـا في بطـون التاريـخ، أو تصقله على النحو الذي يجعلها تتباهى به بين الأمم، أو تنفخ فيه، مثلها ينفّخ البعض نفسه ليبدو كبيراً في عيون الناس! و كان الأولى بها، إن كان لا بد لها من مَاثيلِ تزيّن بها حياتها الباهتة، أن تقيمها لمن كانوا سببا في ما تنعم به، هي و غيرها، من منجزات العلم و التكنولوجيا و الثقافة الإنسانية. فإين الاسكندر المقدوني، بتراثه الدموي البائس و فتوحاته العدوانية العقيمة، من كهرباء أديسون التي تضيء العالم، مشلًا، و أين جنكيز خان الرهيب الظل من أنترنت تيم بيرنرز لي شاغل الناس و مبهج الدنيا، و أين أبو جعفر المنصور أو الحجاج بن يوسف الثقفي و مجازره في المدينة المنورة و العراق من طائرة الأخوين رايت و تطوراتها العجيبة، بل أين سلطان بنى عثمان و خازوقه الشهير، و ذبحه لأخوته عند ارتقائه العرش، من طب ابن سينا و فكره الإنساني المضيء!

المدن قداسة لدى المسلمين، دعك من شعوب البلدان

الأخرى في مختلف قارات العالم خلال العصور الماضية،

و باعتبارهـم أيضاً أبطالاً قوميـين، أو إسـلاميين، "حملـوا

مشعل الحضارة الإسلامية إلى مختلف أصقاع الدنيا "!

و من يقرأ التاريخ بطريقة إنسانية منصفة يعرف أية

حضارة حملتها سيوف الحجاج بن يوسف الثقفي، و

عمرو بن العاص، و أبي جعفر المنصور، و طارق بن زياد و غيرهم، إلى الأمم الأخرى، حتى كأن سيوفهم تلك

تضربنا اليوم في ردود فعل هذه الأمم و مواقفها منا، و

كأنه عقاب لناعلى تجيدنا مثل أولئك الجناة عليهم

فهل سنجد يوماً، بالنسبة لنا، و دعك من المقدونيين الفرحين ما عندهم، متالاً لأحد هولاء العظماء حقاً يعبر عن العرفان بالجميل، و يتألق في هذه المدينة أو ذلك الشارع من عراقنا الكئيب، فيعطيه مسحة حضارية و لو خفيفة، و يبعث فيه شيئاً من البهجة، و لـو مثلـما كان يفعـل مصباح الحكومـة العليـل في زاويـة من القرية أيام زمان، و ربا ما يزال يفعل!



أبو جعفر المنصور



الاسكندر المقدوني



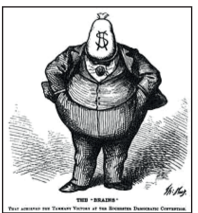
## **الكاريكاتير** مهنة الابتسامات .. و المشاكل!

### 🖈 ترجمة و إعداد / تاتو

تالين و هتلر للفنان لو



شيوخ الخليج و النفط و أميركا لماكنيلي



سياسي الفاسد لناست



يعرف كل واحد منا ما يتطلبه اتخاذ مهنة ناجحة. فالتعليم الجامعي أمرٌ أساسي. و يكون من الأفضل أن تتوفر لديك درجة بكلوريوس أو دكتوراه (في مجال مشل التكنولوجيا، و الأعمال التجارية، أو الموارد المالية). و عليك أن تعد نفسك للنجاح، تقيم شبكة من الاتصالات المهمة، و تشجّع لديك ( العادات السبع للأشخاص المؤثرين جداً). و لن يضر أن تتمتع بشيء من الراعة في اللغة الصينية.

لكن من ناحية أخرى، إذا لم يكن لديك شيء من ذلك، عكنك أن تحاول الجلوس وحيداً بقميص قي شيرت T-SHIRT رث و القيام بشخبطة رسوم عبثية. فحين تفتقر إلى الوثائق الأساسية، أو حتى معرفة القراءة و الكتابة، فإن خطًا بسيطاً عكن أن يكون مع هذا هو " المعادل العظيم " لهذا.

وقد كان الرسام الهنزلي توماس ناست ( 1840 ـــ 1902 ) لا يكاد يقرأ أو يكتب لكنه كان يتمتع بتأثير أعظم من كل المحامين، و المحاسبين، و المحاسبين، المسهورين المرتبطين بمسألة محاربة السياسيين الفاسدين الذين سيطروا على نيو يورك. فقد تردد صدى رسوم ناست لدى الرأي العام و أطاحت بهؤلاء السياسيين. كما أنه خلق

الكثير من الرموز الشعبية، مثل فيل الحزب الجمهوري و حمار الحزب الديموقراطي، و أثر في الانتخابات الرئاسية. و قد أثرى ناست كثيراً من رسومه بحيث أنه كان يستأجر متعلمين ليقرأوا له من شكسبير، و ديكينز، و توين، وهو بشتغل.

و كان دَيفيد لو، المولود في بلدة صغيرة نائية في نيو زيلاند، ليس لديه إلا القليل من المال، و لا كانت له أية اتصالات، و قد ترك المدرسة في سن صغيرة. مع هذا، كان للخطوط التي رسمها تأثير على العلاقات الدولية. و قد اشتعل هتلر غضباً من رسوم لو اللاذعة، و احتجت الحكومة النازية رسمياً للحكومة البريطانية على ذلك. و بعد الحرب، احتج ونستون تشرشل بأن رسوم لو الكاريكاتيرية المتعلقة بوضع حساس سياسياً ينبغي إخضاعها للرقابة لصالح " الديموقراطية الغربة ".

و كان ألبرت دون طفلاً عليلاً، ولد في حالة من الفقر و البؤس الشديد. و قد فعًل طريقة للرسم لتصبح ثروة عظيمة، و مكانة محترمة، و مصدر نفوذ. و استمر دون في ذلك ليقوم بأدوار كثيرة، فيكون رئيس شركة متعددة القوميات، و محاضراً، و مؤلفاً، و مدرباً. و صاحب ممثلين و

ممثلات سينما و شيوخاً في الكونغرس. لكن مع كل خطوة على هذا الطريق كان رسمه هو الذي يجعل كل شيء ممكناً.

أمّا جيف ماكنّيًاي، فقد ترك الدراسة في الكلية لكن رسومه اللامعة أعطته تأثيراً على حسد كبير من المساهدين كان موضع حسد السياسيين و خبراء السياسة. و عندما فاز بجائزة البوليتزر للمرة الأولى و هو في عمر 25 عاماً، راح يعلّق شهادة الجائزة عالياً على الجدار، كما قال، ليخدع الزوار و يجعلهم يظنون أنها شهادة الكلية!

و أخيراً، فإن رسامي الكاريكاتير ربا لا يحصلون على ما يحصل عليه صيارفة الاستثمارات. وقد لا يحصلون أيضاً على معاملة متميزة كالتي يحصل عليها نجوم السينما، أو يحركون الجيوش كما يفعل السياسيون. و غالبا ما يكون بعضهم زري الملبس. لكن بقدرتهم على رسم فكرة أو إيصال رسالة على الورق، فإنهم يمتلكون الوسيلة مع هذا لإحداث هزة في العالم، وفقاً للمجلة المعام، وذي العالم، وثال على شيء من ذلك انتها حاليانان

و آخر مثال على شيء من ذلك انزعاج اليابان الشديد مؤخراً من رسوم كاريكاتيرية نشرتها صحيفة فرنسية و كانت تسخر من قرار مكافأة

العاصمة اليابانية طوكيو عن طريق إقامة الألعاب الأولومبية عام 2020 فيها بالرغم من الأزمة النووية المستمرة في فوكوشيها. و يصور أحد الرسوم مصارعين يابانيين بأيد و أرجل إضافية ( نتيجة للتشوه ) يتباريان أمام معمل نووي متوقف، يقال إن الكارثة قد جعلت منه رياضة أولمبية عملية!

و قد صرّح سكرتير مجلس الوزراء الياباني بأن ماحصل في مشروع الطاقة النووية في فوكوشيما تحت السيطرة و لن يؤثر على الألعاب الأولومبية، و أن الحكومة ستتقدم بشكوى على الصحيفة الفرنسية. فهذا النوع من الصحافة يعطي انطباعاً خاطئاً عن اليابان، على حد قوله. و كانت قد حدثت في عام 2011 انصهارات ثلاثة في الموقع المذكور و أدى ذلك ال تسميد

و كانت قد حدثت في عام 2011 انصهارات وكانت قد حدثت في عام 2011 انصهارات ثلاثية في الموقع المذكور و أدى ذلك إلى تسرب إسعاعات و هرب آلاف اليابانية أن تؤثر مثل هذه و تخشى الحكومة اليابانية أن تؤثر مثل هذه الإسارات إلى الكارثة سلباً على إقامة الألعاب الأولومبية في طوكيو عام 2020. و تقول كريس أيرفين، محررة الخبر، إن اليابان لا تمتلك تقليداً قوياً في مجال السخرية، كما أن تشديدها على السخرية أهمية التناغم الاجتماعي لا يشجع على السخرية علناً من الآخرين.



## هيثم فتح الله عزيزة: مثيولوجيا الورد

## الاله القتيل وحضور المقدس

حلمت مرة بالربيع وحينما استيقظت وجدت فراشي مليئا بسلال الورد

## 🖠 ناجح المعموري



لدى المتلقى تحفيزا وحضورا وتنبيها لما يتمتع به هذا الغن من قدرة على تجاوز ماهو عليه، والسعى باختراق النمط. وحقق كثير من الفوتغرافيين العراقيين انجازات مهمة في هذا المجال, بعدما كان خاصا باسماء معينه قبل عقود من الزمن . والسؤال كيف استطاعت الفوتغرافيا الوصول الى التشكيل والتجاور معه والاندماجيه ؟ قال هيثم فتح الله : العدسة اقترحت تغيرا جوهريا في الفوتغراف وكسته بالالوان الطبيعية . لقد تعامل معها مباشرة لكن الخفي في مثل هذه التجربة هو حساسية العين وقدرتها على اختبار اللحظة الحرجة ، بالضغط على النابض ، كذلك مهارته في الوصول الي الجوهر / الرمزى . وهذا الفضاء واسع للغاية والمتلقى هو الوحيد القادر على التقاط بلاغة الفوتغراف . عبر قراءة تذهب بالنص نحو جهات



سجل هيثم فتح الله ماكان بالنسبة اليه جميلا وساحرا الكن القاريء لم يكتف بهما ، وذهب منقبا عن الاصول البكرية التي سأهمت بتشكل المكونات الاولى في فجر الحضارة الانسانية ، عندما كانت الصورة تدوينا لما هو سائد ومتداول في الطقوس والسحريات ، معنى ان الصورة / التشكيل تومىء لعتبات قديمة ولا يمكن للفنان الماهر ان يعلن قطيعته معها ، بل يعزز علاقته ويأخذ منها ، ويغذيها ، مثلما هو متحقق في لوحات هيثم فتح الله . للصورة سلطة وظفتها الكولونيالية ، وهيثم فتح الله ابتكر سلطتها الجمالية ومثل هذه السلطة تبقى حاضرة في كل العصور لانها - الصوره - قادرة على الكلام معنى استعارتها لذاكرة / فوتغرافيا الماضي ، وممتلكه لقوة التاثير على المتلقي كي ينصت لها ويعبر عنها . وحتى لو حصل وتحول كلام الفوتغرافيا الى همس ، فان صوته مسموع ومثير للغبطة لانه ممتليء بالجمال النسبي الذي يراه المتلقى ويتواصل معه ويكتشفه جديدا في كل مرة. هذه اللوحات مشبعة بالسحرية والأسطورة ،

مخترقة للسائد المرتبط بالميديا والحاجات السريعة

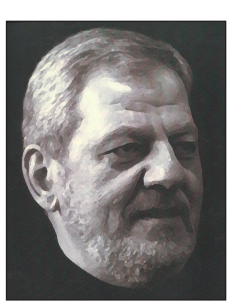
ابدا ، بين اليومي المعروف / المألوف جدا وبين الرمزي / المجاز . انها بلاغة الفوترافيا . تحفز ادعاءات الثقافة والمعرفة كشوف الفوتغرافيا (ان الكاميرا لا تمنح الفرصة فقط بالتعبير عن الذات ، لكنها تزوّد بتشكيلة من الصور كامله وواسعه واكثر

الخاصة بالاستهلاك . قالت سوسان سونتاغ : يمكن للشيء

ان يكون اكثر جمالا في صور منه في الحياة الواقعية .

وفوتوتشكيل هي لوحات عقدت قرآنا لن يعرف الطلاق

شفافية ، بامكانك ان ترسم بيدك وبنفس الطريقة يؤكد " وستون" مرارا على ان التصوير الفوتغرافي هو فرصة ممتازة للتعبير عن الذات ، تفوق بكثير تلك التي تمنح للرسم ، متى ما اردنا ان يبارى الفوتغراف الرسم ، فان ذلك يعني استحضار الاصاله كمعيار مهم لتقييم عمل الفوتغرافي . اصالة تكون متوازنه مع طابع حساسية متفردة ، عالية ، مختلفة ، لان الفرد مختلف والفرد يعبر عن ذاته / سوزان سونتاغ / حول الفوتغراف / ت : عباس المفرجي / مخطوط ) واذ كانت الفوتغرافيا وسيلة الانسان للعثور على مكان في العالم فانها تمنحنا ملكية الفضاءات



info@tattoopaper.com

الحاضنه للوحه ، ونستعين بها على توليد الجمال الذي نريده . الواقعة في الوتغرافيا نوع من الايمان بالكامن / المخفى ، ولانه هكذا ، فهو شيء يجب ان يكشف النقاب عنه ، وكل ما تسجله الفوتغرافيا هو اكتشاف . والاجتهاد بتجربة هيثم فتح الله ، مبعثه المغايرة والدخول نحو محيط جديد تكون فيه الفوتغرافيا تشكيلا ، وكانه -هيثم - يعرف جيدا من ان الرسم ذاته هو الذي هيل نحو العمق كما تمضي الحجرة الساقطة الى اسفل كما قال ميرلو بونتى : كل شيء فان الا الصورة

اللون في اعمال هيثم عزيزة ملتقط من المحيط ومنحه تعزيزا ومركزا ، اضافة واكساء والتصرف الفنى واضح ، منحه نوعا من الصداقة مع المحيط . يغادر اللون علاقته مع المحيط ولا يكتفى به ، بل يذهب ابعد من ذلك ، يتحرك باتجاه الفضاء الاوسع / العالم ويحوز صفته الاسطورية . وربما تبدو هذه الصفة غريبه على ما انجزه هيثم فتح الله . لانها محيّرة ومن اين جاءت الاسطورية للورد والزهور ؟

الام الكبرى / الطبيعة هي المولدة لكل ماهو عليها . والزهور من الانبعاثات الكثيرة فيها . وللالوان في الطبيعة اصول اسطورية ، واكثر الالوان لها ارتباطا مع الالهه الشابه القتيله وتؤكد على نوع اخر من الالهه الشباب، ومنهم الاله الشاب اتيس المقترن باسطورة الالهه سيبل وما حصل له نوع من الاحداث الماساوية ، لانه مارس فعل الخصاء تحت شجرة الصنوبر وظلت هذه الشجرة حتى الان مرتبطة به . نزف وظل ينزف حتى الموت ، ومن دمائه نبتت ازهار البنفسج . وتتماثل اسطورة اتيس في اسيا الصغرى مع الاسطورة الخاصة بالاله ادونيس السوري . وتعتبر هذه الاسطورة الانموذج على التحول عند الأرتحال وواضح بان اصل الاسطورة سورى وادونيس هو الجذر الاول . توميء شخصية الاله السوري ادونيس لاصله العراقي دوموزي / تموز لكن الاله العراقي لم

ينبعث ثانية . ولان سوريا مركز حضارى مهم ساعدها هذا على التاثير الواضح على جغرافيات مجاورة ، ويتبدى الاله الاغريقي ديونيسيس عن تاثيرات سورية واضحه متماثلا مع الالهين ادونيس واتيس وكان رمزه حيواني اولا ونبت من دم ديونسيس من زهر الرمان. وبامكاننا التعامل مع الالهه الذكرية الشابه القتيله اصلا لشخصية السيد المسيح المتماثل معهم في القتل والنزول الى العالم السفلى، ومعاودة الانبعاث ثانية . واشارت الكثير من الدراسات المثيولوجية ، الى ان شجرة الميلاد في العيد . المسيحي هي شجرة العديد من الالهه الشباب .

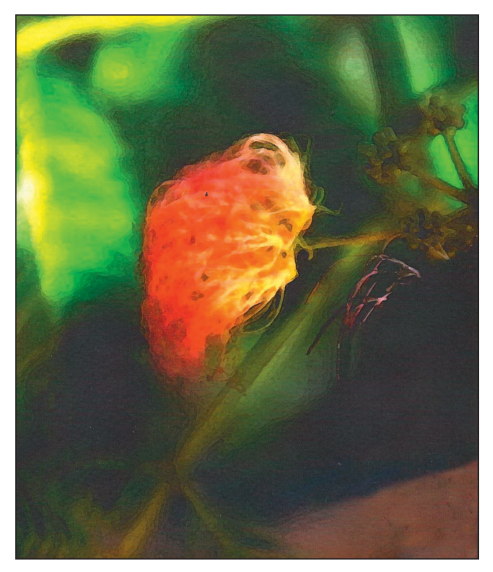
لم يكن الرمز صورة لفظية فقط ، بل اللون كذلك والمعنى الاول الظاهر للوحات الفوتو تشكيل هو مباشر لكن الاكثر اهمية للوحات هيثم فتح الله هو المعنى غير الظاهر / الكامن / اللامرئي على الرغم من بصرية اعماله لذا تبدو لوحاته يومية ، واكثر من مألوفة لكنها في العمق ذات اساطير خاصة ، مزدحمه بالرموز ، ولم تكن تصورا فرديا بل هي تخيلات جمعيه في عتبات الحضارة . وكلما ظهرت واقعية التشكيل فانها تساعدنا على الغوص فيها للبحث عن المختفى / المستتر ، لان السطحى / الظاهر ، يختزن دلالات شعرية مهمة .

ارتبط الورد / الزهر بالمرحلة الاولى التي كان الرب فيها انثى ، هي التي اكتشفت هذا المحيط وظل من خصائصها ومعلومتها الزراعية الغفيرة . وتحول العطر / الورد الى عنصر حيوي من ضمن عقائدها وطقوس مزاوالاتها الجنسية.

(الحياة النباتية وفق المعتقد العشتاري ، لم تظهر بأمر سماوي اعطاها الدفعة الاولى ، بل هي قامَّة بنسمة من روح الله القمرية الكبرى ، تسكن فيها وتعطيها استمرارها في كل لحظة والشجرة الدانية القطوف ليست سوى يد عشتار التي تمدها مليئة بخيرات الارض ، مثبته امومتها للبشر . وذلك على عكس المعتقدات الذكرية التي تنظر الى الحياة النباتية كظاهرة خاضعة للفعل الالهي ، شانها في ذلك شأن بقية ظواهر الكون . نقرأ في كتاب التوراة: وقال الرب لتنبت الارض عشبا وبقلا يبرز ذا تمر .. وكان كذلك / فراس السواح / لغز عشتار / دار الغربال / دمشق ص106)

وعبرت الديانات عن نفسها رمزيا وباساليب تجريدية . اذ كان البوني " المهبل " يرمز اليه بدائرة او مثلث او زهرة لوتس في رسم او مندالا كما اشار لذلك جفرى بارندر . ان النقوشات الصينية التي بقيت لنا من عصر ما قبل التاريخ ، اي الكتابات المصورة والتي كانت حجر الاساس للكتابة الصينية اللاحقة ، كانت تصوّر رسما لامرأة بثديين عامريين ، ورسم لام بحلمات اضافية . وهمة رمز حرّ في اللوحات توحي بمركز الصدارة للمرأة التي هي الام المغذية ، والرجل هو الزارع ، حيث كان المجتمع الصينى اموميا ... علاوة على ذلك كان الاحمر لونا ملازما للمرأة ، رمز القدرة الخلاقة والطاقة الجنسية ، حتى ان طقس الزواج سمّوه (الشأن الاحمر) مع كل ما يرافقه من هدايا وحلى مزخرفة بهذا اللون المبشر باليّمن . اما اللون الابيض فكان يرمز الى الضعف الجنسي والموت وكان يطلق على المأتم الجنائزي اسم ( الشأن الابيض ) وفي علم الكيمياء والادب الشهوي الصينيين اللذين ظهرا لاحقا كانت المرأة تُلقب بالأحمر والرجل بالابيض. وغالبا ماكان فن التصوير يبرزهما بهذين اللونين / جفري بارندر / الجنس في اديان العالم / ت : نور الدين بهلول / دار الكلمة دمشق / 2001 / 99 ، 100 . ساد اللون الاحمر للأنثى وللطاقة اللذية في الديانات الصينية . وكان هذا اللون هو الخاص برسوم الالهه الانثوية ، ودامًا ما تظهر حمراء قانية ، او باللون الذهبي ، ومازال حتى الان ڠر المشمش والرمان والدراق يشيران للانثى .

تتقاسم الذكورة الخاصية الرمزية للون الاحمر وقد شاهد\ احدهم في طوكيو موكبا ، حيث كان حشد من الشبان يحملون على محفه قضيبا ، ارتفاعه ثمانية اقدام ، مدهون بالاحمر البراق ، اللون الموحى بالطاقة الذكرية ... وحاولت الحكومه اليابانية كبح العباده القضيبية سيئة السمعة . فقد حصل تمو يه التماثيل القضيبية باقمشة



حمراء / سبق ذكره ص145. ومن الاساطير الجميلة التي اختزلت الذكورة برمز كاف للتعبير عنها هي أسطورة كوجيكيه ورد فيها ان آله جبل ميوا المعروف بولعه بزوجاته الجميلات وقع بحب عذراء فانقلب الى سهم احمر وهذا رمز قضيبي رائع وارتطم بعضوها التناسلي ، بينما كانت تتغوط . فاخذت السهم معها ووضعته بجانب فراشها حيث انقلب الى شاب جميل واتخذ الفتاة زوجة له / سبق ذكره ص146

وتظمنت اسطورة افريقية اشارة الى ان الارض تعوم داخل اليقطينه والتفت حولها افعى ولهذه الافعى منظران ، ذكري وانثوي ويعتقد انها توأمية وما قوس قزح تعبير عن هذه الافعى ، حيث الجزء الاحمر يمثل الذكر والازرق عثل الانثى.

التوسع بمتابعة الالوان في ديانات الشرق ضرورة موضوعية ، لانها تكشف عن اصول هذه الحضارات المزدهية بالوانها وهذا مايميزها وجعل منها حضارات صورية استعانت بها في كتاباتها .

وتصوّر الطقوس التانترية " الدائرة السحرية او المندالا " رجل وامرأه عاريين ، مضطجعين في وضعية عناق جنسى تحاكى زهرة لوتس بثمان بتلات وتشكل اذرعهما وسيقانهما الطليقة ثلاث زهرات لوتس . وكان جسد الرجل ابیض او اصفر ، اما جسد المرأة فقرمزي اللون .... بينما اتخذ عضواهما التناسليان المتداخلان الحرف السحري A الذي تعتبره التانتريه بداية ومنتهى كل الاشياء وباللون الابيض والاحمر / سبق ذكره ص150

وترتدي العروس في الهيكل الشنتوي حلَّه بيضاء وحمراء بهيه بينما يرتدي العريس ثيابا باهته جدا من الرمادي والاسود / سبق ذكره ص158 . ان تنوعات الزهور في الطبيعة والمرتحلة من فضاء بعيد غير مرئي بشكل مباشر ، الا لشخص واحد وهو الفنان الصيّاد له

بالفوتغرافيا . ويعتقد الكثير بان الورود متميزة بلونها فقط الذي انتجته الطبيعة ، بينما هو مرتبط بكثير من الاصول المعتقديه والطقوس والشعائر . بالاضافة الى الاساطير وهذا ما حاولنا الاشاره له والتاكيد عليه في هذا الجزء من المقال الطويل وقد اشار الفنان هيثم عزيزه بان الافكار الكامنة في الوان الزهور وبحاجة الى تحليل وقراءة ويمكننا ملاحظة اللون الاحمر بمركزه السيادي في طقوس اعياد الميلاد والجنس بالاضافة الى الابيض وهما يفضيان الى ايقاع واضح ولنا عودة ثانية حول علاقة الالهه والاساطير مع الورد

قال كافكا : التصوير الفوتغرافي يركز عين المرءعلى الظاهري . لذلك السبب هو يحجب الحياة الخفية التي تومض من خلال تخوم الاشياء مثل لعبة الضوء والظل ، لايمكن للمرء الامساك بذلك حتى مع ادق عدسة . عليه تلمس طريقه بينها بالاحساس . هذه الكاميرا الاوتوماتيكية لا تضاعف من عيون البشر ، بل تعطى على نحو وهمى فقط . نظرة عين مبسطة خاطفة ( من حديث مع كافكا منشور في كتاب سوزان سونتاغ / احوال الفوتغراف / ت: عباس المفرجي / مخطوط

اراد كافكا الاشارة الى ان السطح لا يعنى الصورة فقط وانما المستتر في الصورة ومحيطها الذي يوفر للمتلقي عددا من المفاتيح لاقتراح فرص تأويلية . ( وجدت رأى كافكا حاضرا في كثير من الآراء الفلسفية التي درست الفن وبالإمكان الاطلاع عليها في كتاب د زكريا ابراهيم / فلسفة الفن في الفكر المعاصر ) وفي لوحات هيثم فتح الله رمزية واستعارية لانه اكتفى بالالتقاط ، وخلق تكتما وكمونا للمعنى . واتضح هذا في الحضور المهمين للفوتوتشكيل وحصريا في تمركز الزهور وتغييب الكائن الذي تحدثنا عنه سابقا . واعتقد بان هذا كشاف

لمهارات الفنان كي يقول لنا بان الفرد ومحيطه يعبر عن المختفي / الانسان المتناظر مع الورد وبهذا وظف هيثم عزيزة الانسان والورد باعتبارهما واحد . والورد رامز له . فالمرئي \_ الورد \_ ممتليء بالامرئي " بتصرف من

ينطوي رأي كافكا على معرفة فيها ابتكار ارتباطا بزمنها ، ومؤكدا على ان وظيفة العين محددة بالسطح وترى مايراه الجميع ويتفق عليه الكل . لكن العقل / الوعى / هو المعنى بالاكتشاف البليغ الذي عنح العمل الفنى مجموعة من القيم المطلوبة ورماً لا يقصدها الفنان ، بل تحضر اعتباطا ، عبر وسيط المجاورة والمحاورة . وكما قال ميرو بونتى : لعلنا نقول ان هناك ، لغة على غرار الواقع او لغة تخلق نفسها في افعالها التعبيرية ، فهي تجرف المرء من العلامات نحو المعنى . وظل فضاء اللوحات التشكيلية مفتوحا وحرا وشغالا لإنتاج المعنى . وحرية المحيط متأتية من بقاء الورد في لوحات الفوتو تشكيل بدون عنونه وارقام ومنحها هذا مساحة واسعه لتحفيز القراءة لان خلوها من عنونه ورقم جعل منها اكثر ترفا وتمركزا في الصمت وخارج المألوف والصمت لا يعنى اللسان المقطوع ( الرؤية هي هبة الصمت للنظرة . لكن النظرة هي الوجود كله ، والرؤية هي هبة في صورة من جسد الى جسد .... واضاف كلود مورغا: الصورة تهز المشاعر اذا كانت مدروسة ولكي تقوم الرؤيا تحتاج الى الصمت الداخلي .. كل شيء يتواصل في الصمت كل شيء ينقل عبر الصمت . فالصمت هو نسيج الحياة الحقيقي / كلود مورغا / اللوحة ومض القصيدة / مجلة الاخر عدد4)

ترك هيثم فتح الله لوحات الفوتو تشكيل طافية - بدون غرق - وسط الالوان وكأنها حازت صفتها منها واكتفت بها . لذا كانت وستظل بلا عنونة ، فالأبداع يهسك بالأشياء \_ خصوصا الفوتوغرافيا - لكنه لا يقوى على تسميتها حتى تبقى حية وتظل متحركة " لان الديمومة الاكيدة تنجو من فكي الزمن مهما حصل . انها ديمومة الرؤيا المحققة كما قال كلود مورغا "

الفن دامًا في منطقة الابد لانه قادر على مقاومة التلف والاندثار ، يتجدد باستمرار وله حضور متمركز كلما تقادم عليه الزمن . واعتقد بان لوحات هيثم فتح الله الفوتوتشكيل من هذا النوع وقريبه من الفن الارستقراطي الباذخ المترف وهي ممجدة للمسكوت عنه ( يفجر الترف طاقة الصنع الجميل حيث ينفتح الجسد . وينشط الحلم وتتحول اللغة المترفة والفعل المترف الى بستان لاشياء العالم " كما في لوحة 96×88 NC " فالترف هو خيط الضوء الذي ياخذ صورة الحياة في اتجاه الاتساع والعمق . لان حافز الترف فاعلية تهتدي بنار الابداع ولا يجىء الاستمتاع بالاشياء ، ولا تجىء مشاعر الترف من مجرد الامتلاك . فالانسان لكي يحسّ بتميز مكانه لا بد من ان تصير الاشياء لغة لرؤيته وامتدادا لشعوره بالحضور وعلاقته بالعالم / ادونيس / الترف نشيدا للمادة / مجلة الاخر العدد 4 ربيع 2012

بذاخة اللون وتنوعه يستدعيان المتلقى لتفعيل حضوره وتنشيط صلته مع اللوحات ولا يبستطيع احد انكار الترافة المميزة لاعمال هيثم عزيزة . انها ترافة الشرق وحساسيته وحركته الدائرية الابدية بسبب علاقة الفن الشرقى بالناموس الابدي المدور . الشرق بالوان زهوره معلن عن طاقته وحضوره ، ومن يرى هذه الاعمال يدرك ان موطنها الشرق وتعكس روحه الملونه وكما قال ادونيس والازهار تتناثر في جنبات المكان والعطر يمليء الاجواء وتنبني العلاقة معها على ( الادراك الحسي الذي يبدأ بالرؤيا وان هذه الرؤيا تتجه أول الامر الى سطح العالم المحسوس ويبلغ خفاياه دوما من غير ان تتخلى عن الرؤيا: ميرلو بونتي / العين والعقل / ت : حبيب الشاروني / منشأة المعارف / الأسكندرية ب. ت ص2) ولا يوجد تفكير بدون رؤية . ليس صعبا علينا ، ونحن نعاين الفوتغرافيات الاقتراب اليها اكثر ونتوصل لحضورها البهي المزود لنا بطاقة مختزنة في عمق جمالياتها





🖈 علاء مشذوب

ظلت فكرة الخلود، هاجسا يعتمل داخل الإنسان منـذ اللحظـات الأولى لوعيـه، وقلقـاً وأرقـاً مصاحبان لوجوده، ولعل الحضارات الأولى خير دليل لنا، على ما ثبتته في آدابها وفنونها، لتلك الحقيقة، ومنها حضارة بلاد ما بين النهرين (العراق القديم) من خلال بعض ملاحمها ومنها (ملحمـة كلكامـش) والتـي نجـد فيهـا " مـن أجـلِ أنكسدو، خله وصديقه بكى جلجامش بكاء مرا وهام على وجهه في الصحارى (وصار يناجي

إذا ما مت أفلا يكون مصيري مثل أنكيدو؟ لقد حل الحزن والأسى بجسمي خفت من الموت، وهنا أنا أهيم في البوادي والى بيت "أوتو - نبشتم" أبن "اوبار - توتو" أخذت الطريق وحثثت الخطى إليه

أمـا خـبر الطوفــان كــما جــاء في التــوراة (ســفر التكوين: الإصحاح السادس - التاسع) فيقول:"أنا آت بطوفان الماء على الأرض لأهلك كل جسد فيه روح حياة من تحت السماء"، ومثله في القرآن ﴿ كِذَبَتْ قَبْلُهُمْ قَوْمُ نُوحٍ فِكِذَبُوا عَبْدَنَا وَقَالِوا مَجْنُـوْنٌ وَازُدُّجِـرَ ۚ فَدَعَٰـا رَبَّـُهُ أَنِّي مَغْلُـوبٌ فَانْتَ<sub>ب</sub>َصِرْ ۗ ۚ فَفَتَحْنَـا إِبْرِوابَ السِّـماء ِجَـِاء مُنْهَمِر ۗ وَفَجَّرْنَـا الْأَرْضَ عَسَانِ فَالْتَقِي الْمَاءُ عَلَى أَمَّرٍ قَدْ اللهِ وَكُمَلْنَاهُ عَلَى أَمَّرٍ قَدْ اللهِ وَحَمَلْنَاهُ عَلَي أَمَّرٍ قِدْ اللهِ عَلَى أَمَّرٍ قِيْدُنَا جَنِاءً لِمَنْ عَلِي فِأَعْيُنِنَا جَنِاءً لِمَنْ عَلِي فِأَعْيُنِنَا جَنِاءً لِمَنْ كِانِ كَفرِ ۗ وَلَقَـٰدٍ ۚ ثَرَّكْنِاهَاۚ آيَـةً فَّهِّلُ مِنْ مُدَّكر ۗ ۖ فَكَيْ فَ كَانَ عَـَذَابِي وَنُذُر \*وَلَقَـدْ يَسَّرْنَـا الْقُـرْآَنَ للذِّكْـرَ قَهَـلْ مَـنْ مُدُّكر﴾ ، نستنتج من كل هذا إن العقوبة لم تكن

لتكتفى بعذاب الروح عند انحرافها عن التعاليم السماوية، من خلال ارتكابها للذنوب واقترافها للجرائم، بل راحت الى الانتقام من الإنسان عن طريق إغراقه ومحوه عن وجه البسيطة، لذلك سعى الإنسان جاهدا الى إيجاد ما يمنع ذلك الزوال كما يثبت ذلك سعي (كلكامش) الى عشبة الخلود بعد أن ثكل بصديقه (أنكيدو).

<u>inf</u>o@tattoopaper.com

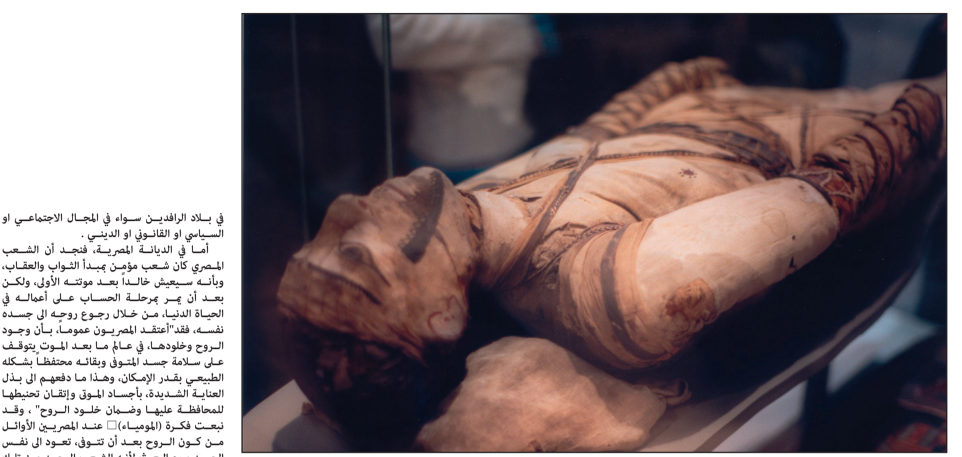
وتلقي المصادر الحقيقية التي نستمد منها الأعهال الفنية الباقية مزيدا من الضوء على طبيعة الديانة العراقية القدية، ففي ممصر كان منشــأ أكــش مــن %50 مــن أعــمال النحــت والرســم في القبور أو أنها اقترنت بطريقة ما بالنص الجنائزية، وكلها تشير إشارة مباشرة أو غير مباشرة الى أيان المصريين بحياة الإنسان بعد الموت، أما الفلسفة العراقية فهي على النقيض من فلسفة المصريين تبدو مسترددة في قبول صفة وجود الإنسان الأبدية، فعلى سبيل المثال يهتم جزء كبير من ملحمة كلكامش الشهيرة بسعي البطل وراء سر الخلود، ويلاحظ المرء أن البطل عندما واجه فشله المحتوم أستسلم لنتيجة تقول "إن الآلهة عندما خلقت الإنسان فإنها جعلت الموت نصيبه وأن الحياة مرهونة بها".

ومن جهة أخرى كانت هناك حالة أسطورية تحدث في العراق القديم والتي يطلق عليها ظاهرة (التطهير) والتي كانت تقام أثناء المواسم وفي خلال الأعياد والمناسبات، والتي تتم عن طريق الماء ومن خلال أسطورة التكوين "في

البدء كانت الآلهة (ضو) ولا احد معها، وهي المياه الأولى التي انبثق عنها كل شيء وكل حياة، والماء هو الكفيل بإمداد الحياة وتطهير الوجود"، حيث يثبت التاريخ والجغرافية أن حضارتنا كانت ولازالت هي حضارة أنهار، وهذا بالتالي ينعكس على كل تصرفاتهم ابتداءً من أساطيرهم وصولا الى أحلامهم وأفعالهم الحقيقية، وكان لابد من تقديس الماء وتقديم طقوس الولاء له، من خلال نسبج ما يستطيعون حوله من حكايات وآله، وبالتالي إقامة شعائر رجا سنوية، وكان لابد لتلك الشعائر من وجود كهنة قيمين عليها، فجاءت مهارسة التطهير عن طريق "فعل كائن مقدس يسخر الماء بقوله .. فتتطهر الأرض اليابسة" ، لتتطور تلك العملية من الاغتسال بالماء، من قبل الكهنة الى "ذبح كبش ويقوم الكاهن المختص بالرش والتعويذ مسح حيطان المعبد برأس الكبش وجثته لرميها في مياه النهر تخلصاً مها تحمله من أرواح شريرة" ، وكل ذلك لم يتطور الى تقديم جسد الإنسان قربان للآلهـة.

أن التطهير هنا يعد أساساً لديمومة البشر فضلا عن كونه واهب الراحة والطمأنينة وجاء ذلك نتيجة إخصاب ذاتي للأم الأولى التي ولدته من رحمها فالآلهة تنمو ولا احد فيها - هي بذرة الوجود الأولى، وهي المياه الأولى التي انبثق عنها كل شيء والتي ولدت عنها أمهات البشر والحيوان، ان اغتسال الإنسان خلال الاحتفال بالماء ونحر الذبائح وإلقاء جسدها في النهر الجاري يعني ان





ـ تمر سـنوياً في احتفالات الربيع والـذي وجـد بعدئذ صداه في الأسطورة البابلية التي تحكى ولادة الكون من المياه الأولى وتكرار ذلك في "الأسطورة المصرية، إذ كان (رع) أول اله يخرج من المياه الأولى وقد أنجب فيما بعد بقية الآلهة وطهرهم" . لقد كانت "الخطيئة عند البابليين علة الشرور جميعاً"، وكانت وسيلة رفع الشرور هي الصلاة والاستغفار والتطهر عن طريق تقديم الأضاحى .. وكان من الخطايا عندهم (امتهان الآلهة واحتقار الوالدين، وبغض الأخوة، والكذب والغش ..).

ان التماثل بين إجرائي الرمى بالنهر وعفو الزوج من مكونات التطهير الفنى والقانوني - مادي -بعد ممارسة طقس العقوبة بدلالة استخدام (النهر المقدس) وليس أي نهر آخر ويكتسب هذا النهـر قدسـيته لملاصقتـه المعبـد "فهـو نهـر الهـي"، باستطاعته إجرائياً وبفعل قوة الماء التطهيرية ان عيز بين المذنب فيبتلعه وبين البريء الذي يطفو على وجهه وله القدرة ان "يميز بين القذر او النجس وبين الطاهر"، والطاهر هنا يعنى البرىء من التهم التي كانت قد وجهت إليه، من هنا يتبين مدى التعقيد في الممارسة الطقسية للتطهير

بدخيل هذا الجسد بكل انفعاليه داخيل جسد الإليه الذي يغسل عنه آثامه ويعبد له طريق النهاء والأمن وكأنه يشعر بالخلق الجديد. وهذا ما يؤكد لنا فكرة الميلاد المائي والتطهير

وكانت طقوس الخلاص من الخطايا تشمل الملوك كما تشمل جميع الشعب شأنها شأن تطبيق القوانين إثناء ارتكاب الجرائم فقد كان لكل جرم أو ذنب عقوبته المناسبة، ومرة أخرى يبرز دور الماء كرمز للتطهير ودلالة أما على البراءة أو الجرم إذ يعد (الاختيار النهري) احد الوسائل التى تستعين بها المحاكم لإصدار قراراتها وحس الجريَّة ومنها إلقاء المتهم في النهر المقدس فإذا كان بريء طف وخرج وإذا كان مجرماً غطس في قاعــه والمادة (129) مـن قانــون حمــورابي "تحكــم بالموت رمياً بالنهر على المرأة التي يقبض عليها في حالة زنى مع رجل آخر ولكنها منح الزوج حق العفو عن زوجته".

الحياة الدنيا، من خلال رجوع روحِه الى جسده نفسه، فقد"أعتقد المصريون عموماً، بأن وجود الروح وخلودها، في عالم ما بعد الموت يتوقف على سلامة جسد المتوفى وبقائله محتفظاً بشكله الطبيعى بقدر الإمكان، وهذا ما دفعهم الى بذل العناية الشديدة، بأجساد الموتى وإتقان تحنيطها للمحافظـة عليهـا وضـمان خلـود الـروح"، وقـد نبعت فكرة (المومياء)□ عند المصريين الأوائل من كون الروح بعد أن تتوفى، تعود الى نفس الجسد يوم البعث لأنه الشعب الوحيد من تلك الشعوب الأوائل التي كانت تؤمن بالقيامة، وحتم ذلك المفهوم على الاعتناء بالجسد غاية الاعتناء، والسب في أن عقل الإنسان المصري الأول أعتقد برجـوع الـروح ولم يعتقـد برجـوع الجسـد، وبالتـالي فهـو عاجـز عـن تصـور رجـوع الجسـد الى عهـده الأول "ولعل هذا يفسر لنا سر حرص المصريين القدامى على سلامة أجساد موتاهم وقد كانت الجثث تدفن ملفوفة في الجلود، في حضن الصحراء

الجاف الذي كان يجففها ويحفظها، وكانوا يدفنون

حاجاتهم معهم، وكانوا يتفننون في المحافظة على الجسد الأصلي، حتى وصل بهم الأمر الى المشيدات

الضخمة المبنية بالأحجار، وعلى رأسها الأهرامات،

ومن هنا أيضا نشأت عندهم فكرة تحنيط الموق

وحفظ أجسادهم (المومياء) وإحاطتها بالأسرار

السحرية التى لازالت تثير قلق علماء الآثار

أما في الديانة المصرية، فنجد أن الشعب

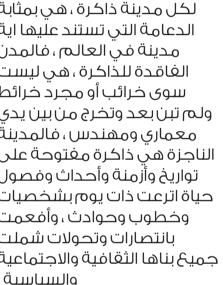
الغربيين، ويسمونها لعنة الفراعنة". ومن ضمن عقائد المصريين الأوائل أيضاً، إن للإنسان جسدين، الجسد الأول هو الذي يحسط على شكل المومياء، "والثاني هو (كا) أيّ الروح أو الجسم الثاني أو الصنو والقرين، ورمزا له تارة بذراعين مرفوعين، وتارة بصورة طائر ذي وجـه آدمـي وأخـرى بصـورة تمسـاح أو ثعبـان"، وهـو مكـون مـن مـادة ألطـف وأرقـى مـن المـادة الجسدية وأرق على هيئته وشكله سواء كان طفلا أم شيخا أم امرأة ويخلق مع الجسد ويولد مع ويتحد معه قام الإتحاد في الحياة الدنيا، ويسكن القبر معه بعد الموت، "وكان المصريون يتفننون في إقامة التماثيل للموتى تشبه أجسامهم تمام الشبه حتى إذا لم يكن احد هذه التماثيل صالحاً تحل في غيره" ، وهذا ما نراه جلياً في قبو مقابرهم بعد الاكتشافات الحديثة حيث بينت سعة تلك القبور وفضاءها المفتوح والنقوش المحيطة باللحد، "وكثيرا ما كانوا يكتفون بوضع رسوم هذه الأشياء على جانب القبر - ومتى ما قرأ أهل الميت أو الكهنـة الأدعيـة والصلـوات الى الآلهـة تحركـت وصارت طبيعية، فيتلبس الجسم الثاني بالجثة المحنطة أو بأحد التماثيل النائبة عنها".

من كتاب الجسد... صورة...سرد



## الشعر والبحر\*

## 🖈 هاشم شفیق





بحيث عزّزت من مكانتها التاريخية لتغدو هي الحياة والعالم ، هي الكون لصفاء ذاكرتها وامتلائها بالقضايا اليومية والميثولوجية ذات الآماد البعيدة الموغلة في التكوّن البدئي للإسطورة ولتكون نور الأبجدية التي ستقف وقفتها الأبدية أمام الحضارات والأزمنة المعاصرة.

لكل مدينة ذاكرة ، وكذلك روائح وطبائع وعادات ، بعض المدن كالنساء تنطوي على عوامل الغموض الشفاف والجهر بالفتنة والإغواء والغنج الظاهـر والمسـتخفى وعوامـل اخـرى مـن السـحر غـير المنظورلا تكتشف بسهولة للذي يسعى في المحاولة ، فسحر النساء لا يظهر في الوجوه فقط ، انها هو متوغل في طبقات سفلى من دواخلهن الإنسانية . إذاً لكل مدينة ذاكرة ومن الصعب تغيير آليات عمل هذه الذاكرة ، في محاولة لفصلها عن سياقها التاريخي مع الروح ، روح الأشياء والإنسان والزمـن ، لا يِكـن هـدم مدينـة في محاولـة لإتـلاف تفاصيلها وشل ذاكرتها الكرونولوجية الممتدة في تراب الأساطير، والضاربة في عمـق البدايـات الأولى للحضارة البشرية ، وخير مثال على ذلك هولاكو وبغـداد ذات البعـد التاريخـي.

لقد وفر هولاكو ذبحا للمدينة وهيأ موتا وطقوسا وأدوات تغييب ، جلبها معه لغرض تكفينها ودفنها تحت طبقات لا تحصى من حقد

لقد حاول ويحاول طغاة كثيرون على الأرض ، محـو ذاكـرات المـدن بشـتى الوسـائل التـي يتيحهـا تارخهم المؤقت لهم ، بتغيير ايقاعها وشلَّ نبضها وحركة انفاسها ومحاولات محو ليلها ولياليها وصبحها وضحاها ، وكل ذلك يتم على أيدي سلسلة من اللصوص والمرتزقة والجلادين وعيّنات

فتى في الرابعة والعشرين حين مسّني جنون

من المخبرين الذين يرتبطون بأجهزة القمع والقتل والإبادة البشرية.

لذا بغداد تعرضت الى محاولات لطمسها وطمس تاريخها ومحو ذاكرتها ولكنها كانت تعاود النهوض مرة اخرى ، متحدية ، واقفة في وجه الجائحات ، وبيروت كانت كذلك ، تعرضت للتنكيل والهدم أكثر من مرة وهي الآن تنفض عنها رماد الحروب وغبائر الخرائب لتقف بكل جلال متجاوزة محنها الكثيرة

والخراب الذي طاولها غير مرة ، وحاول ثنر انطلاقتها الجمالية والحضارية ولكنها أبت أن تركع لمن كان يحاول بطلته الظلامية أن يطفىء وجنتها اللامعة ، بيروت الذكريات ، بيروت الإنارة والتفتح والمدنية ، بيروت البحر والكتاب وسحر الموجـة الضاربـة طـرف المقهـى ، القمـر الجالـس بأبّهة على صخرة الروشة ، لبنان الأرزة الطالعة في الثلج والصنوبر الحاني على المرتقيات والمرتفعات والسهب والضباب الحريري المتهاوج والسائل كالفضة في طرقات الجبل.

كيف نصف البحر الطالع في بيروت مثل حورية مشط شعرها أمام مرآة هي الشمس الرئيفة ، بيروت القديمة لا يحكن أن محى من الذاكرة ، باسواقها الناعسة المغرقة بالفيء والظلال ، كسوق الطويلة وسرسق وإياس وساحة النجمة والبرج ورياض الصلح ، وشوارع المعرض والزيتونة

والروشة ودور السينما ، الحمراء والبيكاديلي والسارولا وسلوى ومقهى داوود والمختار ودبيبو والنصر والأكسبريس والدولتشي فيتا ، والويمبي والمودكا والكافيه دو باريه ، والهورس شو ، كيـف أصف بيروت يوم زيارتي الأولى لها ، يوم كنت

جمالها وناداني لزيارتها ، أجل أذكر ذلك اليوم من قـوز عام 1975 ، ساعة ذهبت من منطقة الصالحية في بغداد ، وكان ذلك لحظة استحصالي على جواز سفر فدشنته بخير مدينة ، ركبت في نقليات " النيرن" الكبيرة ، قاطعاً طريقاً صحراوياً طويلا تجاه دمشق التي لها حديث آخر ليس هنا محله ،لأمضي من هناك الى بيروت ، ناشداً الغرابة والحرية والغواية والكلمات الآسرة المطبوعة في كتاب، طالباً البحر بأقصى سرعة، فرؤيته في التحقيقة ، كانت هدفي الأول من الزيارة ، لكي الهم وصاياً الشعر التي امليتْ علي ، فكان لا بدّ من رؤية البحر والاتصال به عيانياً ، وجس موجه عن حـق بهلامسـتى لـه والسـباحة في سـاحله لأسـتاف طعم الملح المتروك على الجلد كُنثيث من الثلج، لأتذوق الملوحة بلساني وأتحسس التيار

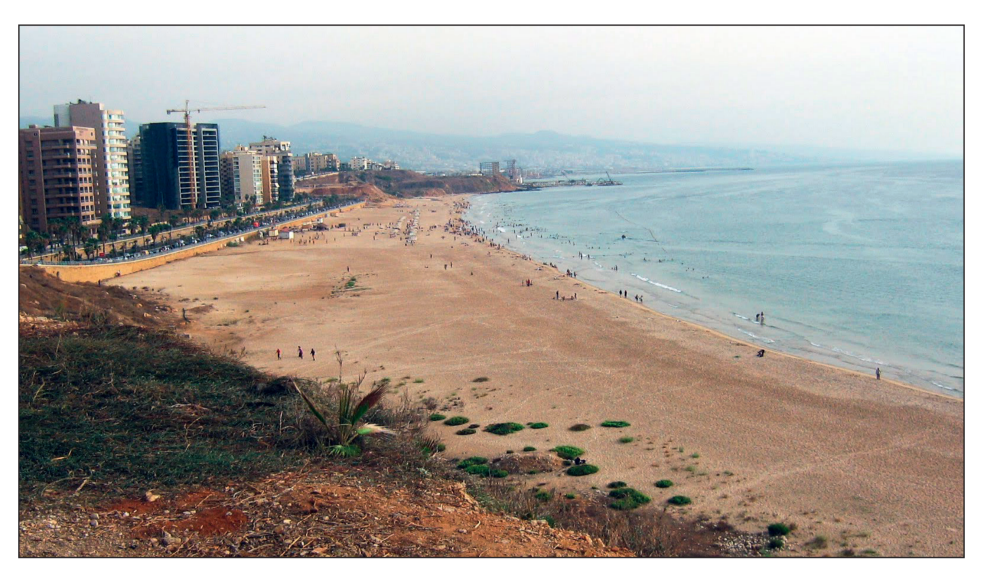
والحصى الراكد في القاع ، مداعباً إياه بأصابع قدمى وراسماً على الرمل خطباً طويلاً من سيري على رمله الذهبي ، معرضاً جسدي للشمس النحاسية التي الهبت مخيلة الشعراء والفنانين والكتاب بأبدع السطور والتعابير والحكايا والقصص السحرية ، لكي أعود فيها بعد الزيارة الى بغداد وسيصار بإمكاني كتابة القصائد الشعرية عن البحر، لا مجرد قراءته في الكتب الشعرية لسان جـون بـيرس ونـيرودا وايلـوار ، لا مجـرد مطالعته في قصائد أدونيس ويوسف الخال وانسي الحاج وخليل حاوي والماغوط ، صار باستطاعةً البحر أن يزور قصيدتي ، هِذه المرة سوف أرحب بالكلمة ، أفسح لها مجالا لتجلس في الصدر من حيّر القصيدة ، سأستقبل البحر إذا في بيتي مثلٍ أي شاعر في العالم ، ولا أخشى لومة لائم ، خصوصاً

النقاد العراقيين ، ولا أنسى هنا ذلك اليوم الذي تحدّث فيه صديق شاعر عن البحر في قصيدته ، يـوم كنـا شـباناً في بواكـير حياتنـا الأدبيـة ، فلاقـى الشاعر من الناقد النعوت الكبيرة التي انهالت عليه بعدم فهمه ومعرفته بأسرار البحر كونه لم يسافر في حياته خارج العراق، أي الشاعر ولم ير البحر في حياته فكيف تأتى له أن يصف البحرفي قصيدة ؟ حين قرأ الشاعر الشاب نقد الناقد المعد للتجريح بشاعريته وامكاناته ، حيثِ شهر مبضعه النقدي مشرحاً القصيدة ومضفياً عليها أجواء عدم اكتمال التجربة ونقصانها والتطاول على البحر بإلصاق ملامح النكوص والتكاذب وانعدام الصدقية في التجربة الشعرية، بعد ذلك ، ويا للطرافة من الشاعر الذي وقع ضحية المبضع النقدي والتشريح المغالى به للقصيدة ، أُعاد الشاعر الكرة مرة أخرى في ذكر البحر، ولكن التوظيف الرمزي أتى مختلفاً في القصيدة بطريقة عجيبة ، وتدعو الى الرثاء والدهشة من قدرة الشاعر على تكرار التجربة مرة اخرى وإظهارمحبته للبحر بشكل ملتو ومتحايل وخائف ، محاولاً قدر الإمكان تجنّب الناقد والزوغان من قلمه ومن كلماته النارية ، ومن الشرر الذي يرمي به اليه في كل هنة وزلة وفجوة وخلل يراه الناقــد في شــعره ،

ولن أنسى ماحييت هذا المقطع من القصيدة الجديدة للشاعر المبضوع بعد أن تحديث عن البحر قائلاً هذه الجملة المعتذرة ضمنياً داخل القصيدة وعلى نحو تبرز فيه فوبيا الشاعرمن الناقد المتربِّص والملوِّح مبضعه النقدي:

" ولو أني ما شاهدتُ البحرَ " .

وحين رأيت البحر للمرة الأولى في بيروت،



لم أِتفاجاً ، بـل قلـت في نفسي ، هـذا هـو البحـر إذاً ، معشوق الشعراء والفنانين ، البحرالذي نام طويلاً في لوحات العظماء من الرسامين والذي سَرَح يشق عباب القصيدة بهديره وأمواجه المتلاطمة بين البحور والقوافي ، لم أتفاجأ كوني قد رأيت دجلة وهو يسير في بغداد مثل امرأة مغناج، تمشى وإيقاع مسيرها يضرب الأرض ويترك رنة على الحجر، لم أتفاجأ كوني قد رأيت شبيهاً له ، أو نظيراً ، أو وصيفة تشبهه تقريباً ألا وهو شط العرب، فهو يكاد أن يكون بحراً، لا حدّ له، وقد رأيت بحيرة الحبانية وأنا صغير ، وكانت بالنسبة لسني حين كنت أراها حينذاك كأنها بلا نهاية ، ضباب فضى وغبش سائل في الأبعاد ولا شيء بعده ، بالإضافة الى سدّة الهندية وسدّة الكوت الوفيرتين على ماء رقراق يتشبه بأمواه بحرية.

هناك على شاطئ البحر البيروقي ، كنت أذهب كل يـوم ، لأقـلى وأسـتزيد ، لأتفكـر وأتأمّـل ، أحيانـاً كنت انزل للماء لكي ألامسه وأتحسس ملاسته ، فوجدته مزيّتا ومالحاً ومختلفاً عن ماء دجلة الحلو والصافي حينذاك أيضاً ، كنت انزل لمسافة قليلة أجدف وأرى لمن هم حولي من سبّاحين يقفزون ويشقون بجباههم الفتية دفق التيار ، فصرت قريبا منهم ، أرميٍ بنفسي الى الموجِة ، لا أبتعيد عن الشاطى أبداً بل بقيت ملازما له وقريبًا مـن السـباحين الفتيـان الذيـن كانـوا بسـ أيضاً ، لم تكن هناك مسابح وشاليهات ، بل كان البحر شائعاً للعامة ولك أن تختار البقعة التي تريد وتشتهي ، كنت أقطع الساحل وأجمع الحصى والمحار والأصداف واللقى البحرية ، انها عادة وتعازيم ، ربا جاءتني من اهلي ، انتقلت العدوى الي ، حين كنت أجد لديهم الخرز الملفوف

بقطع من قماش ، خرزات زرقاء ومثقوبة ، لها اشكال مثل قرون ووجوه وعيون ، وكانت لدينا حصاة ، موضوعة في صندوق خشبي ومقفل عليها ، ومدثرة بقطعة مخمل ، هذه الحصاة ، كان أهلى يتباركون بها ، ويعدّونها نوعاً من الرقى الحارسة ،

حين كانوا يفتحون الصندوق ، كنتُ امدٌ يدي وأزيح المخمِل عنها وأتملاها ، فكانت تنتابني رعشة خفية ، فأعيدها الى مكانها وكأنّ مسّاً كهربائياً كان يسري في شكلها الإفعواني الغريب.

لقد جمعت من شاطىء بيروت الكثير من الحصى والأصداف والمحارات ، لتضيع فيها بعد مثل أشياء كثيرة فقدتها في خضم حياتي القِلقة . في المساء كنت اميل الى سقيفة ، تشكلت على هيئة حانة صيفية مرتجلة ، كان هذا المكان يقدم الأسماك الصغيرة مع العرق اللبناني ، كنت اختلف اليه يومياً ، وكنت أحمل معي كيسا صغيرا من المكسرات اللبنانية ، أجيء وأطلب بضعة مازّات ، في حال عدم طلب السمك ، أقضى الليل وامتح من جمال الليل البحري الذي يغلف شاطىء بيروت ، أرحل مع المراكب والبواخر العابرة الى كل مكان ، كنت أتمنى لو أكون في واحدة من هذه السفن العابرة للقارات ولموانىء العالم ، أقول لو كنت خدمت في الجندية البحرية العراقية لكنت وصلت شواطىء لم أحلم في الوصول اليها ، ورأيت بهاء الدنيا النائم عبر الفنارات وصفير السفن وأضواء السواحل الفاتنة ، كل يوم كنت أجيء الى البحر ، لم يكن لدي خلال زورتي تلك اصدقاء سوى البحر الذي كان خير صديق لي في تلك الرحلة ، بعد أن رأيت أدونيس لأكون مقتطعا من وقته ساعة في ساحة النجمة ، كان لدي شغف لرؤية أدونيس

" الله فنجان ممنوعاً آنذِاك في بغداد ، على فنجان قهوة التقينا ، كان رائعاً كعادته ، لم يتغير أدونيس ويلبس أقنعة ووجوها ويبتعد عن تواضع العظماء البتة ، لا يزال أدونيسٍ حتى كتابة هذهٍ السطور كما هو ، شاعراً كبيراً قبل نظيره ، ودوداً ، ضاحكاً وساخراً بعمق وحزن كبيرين من أوضاع هـذه الأمـة ، والتقيـت ايضـاً سـليم بـركات الـذي كان يعمل حينها في مجلة " الحوادث " اتصلت بـه من مقهى في "ساحة النجمة " كنت أجلس فيها بعد أن أتناول فطوري في هذه الأماكن الشعبية القريبة من الفندق الذي انزل فيه ، اسم الفندق كان " نزل الأدباء " فحباً بالأدباء نزلت فيه ، قلت على أعثر على الأدباء في هذا المكان ، ولما تحريت المكان واستجليت مواقعه وجدته فندقا يؤوي في الغالبِ فتيات الهوى ، لم أنتقِل منه ، كونه كان قريباً من كل مكان ، خصوصاً وأن أيامى البيروتية كانت قليلة ومعدودة ولا ينبغي تضييع الوقت في البحث عن مكان جديد ، كنّ نسوة متبرّجات ومتزيّنات على طريقتهنّ ويذكرن بالبهجة والحياة الملوّنة . ان" نزل الأدباء " هذا لا يزال قامًا حتى الآن ، لقد دلني الى موقعه وأنا أحدّث الصديق الكاتب والصحافي وليد نويهض من شرفة جريدة "الحياة " في مكتبه في بيروت اليه ، كان بيني وبينه خطوات ، نزلت من مبنى الجريدة ومضيت اليه في منطقة " الجمّيزة " التي تغيرت كثيراً ، أذ ثمةٍ بقايا ملامح لزمن قديم وجميل ، النُـزُل كان ماثـلاً

بآرمته السوداء وغرفه العتيقة في بداية شارع

القزاز " حين رأيته وقفت ذاهلاً امامه ، مسترجعاً

السهر والليل وعلى مرمى حجر من مقهى

صاحب " مهيار الدمشقي "و "كتاب التحوّلات في

أقاليم الليل والنهارِ " وصاّحب " الثابت والمتحولّ

أكثر من ثلاثين عاماً مضت على هذه الارض الدامعة ، وما عَتَم أنْ كتبتُ بعد هذه الزيارة قصيدة عنه بعنوان "نزل الأدباء "نشرتها في ديواني الخامس عشر " حميميّات "الـذي كانت كل قصائده تتحدث عن المكان.

إذاً وأنا جالس في المقهى في ذلك الزمن البعيد احتسى قدح الشاي ، كنت اسمع دوي المدافع وانطلاق القذائف والصواريخ ، أحد الجالسين قرى في المقهى على الرصيف قال بلهجته اللبنانية الغاضبة: " الله لا يعطيكم العافية " جملة لم أزل أتذكرها ، حين أنهيت قدح الشاي واتصلت بسليم ، قال لي : " انتبه أن الطريق خطر ، عليك توخّي الحذر " كان قد مضى على اندلاع الحرب الأهلية اللبنانية حيث انطلقت شرارتها من منطقة "عين الرمانة " قرابة الأربعة شهور .

وصلت الى مقر المجلة ، أظن أن سليماً كان يعملِ مساء في مكتب دار نشر نزار قباني ايضاً فضلاً عن عمله هذا ، التقيته في المجلة ومضيت معه فيها بعد الى مكتب دار النشر ، ومن ثمّ صحبنى فيما بعد الى غرفته التى كان يقيم فيها في أحد أزقة شارع الحمراء ، أطلعني سليم حينها على نشاطاته في المجلة ، عبر صور منشورة وهو يقوم بتأدية عمله الصحافي وتغطياته للنشاطات الثقافية والاجتماعية ، وأهداني ديوانيه الأوليِّين " كل داخـل سيهتف لأجـلي وكل خـارج ايضـا " و بسليم بركات الشاعر الطالع حينها بموهبة فذة

حزء من كتاب سوف يصدر للكاتب عن مؤسسة المدى للاعلام والثقافة والفنون



## الاقتصاد السياسي لتجارة البصرة في القرن الثامن عشر

